# SRI LAKSHMI TANTRAM - Vol 2 (A pAncarAtra Agamam)



SrIrangam SrI K.Sridharan Oppiliappan Koil SrI VaradAccAri SaThakOpan



## Sincere Thanks To:

- 1. Mannargudi Sri.Srinivasan Narayanan for providing Sanskrit texts and proof reading
- 2. SrI Murali Bhattar for images of SrIrangam thAyArs including the cover picture.
- 3. Smt.Jayashree Muralidharan for eBook assembly







## SRILAKSHMITANTRAM - Vol 2

(A pAncarAtra Agamam)



SrI RanganAyaki ThAyAr
(Thanks: www.srirangapankajam.com)

Translation in to Tamil by
SrIrangam SrI K.Sridharan
Additional Notes by
SrI nrusimha sEva rasikan
Oppiliappan Koil SrI VaradhAchAri SaThakopan















## CONTENTS

| Slokams and Commentaries                          | 1       |
|---------------------------------------------------|---------|
| Slokam 1 - 10                                     | 3 - 18  |
| Slokam 11 - 20                                    | 19 - 31 |
| Slokam 21 - 30                                    | 31 - 43 |
| Slokam 31 - 40                                    | 44 - 60 |
| Slokam 41 - 50                                    | 61 - 74 |
| Slokam 51 - 61                                    | 75 - 87 |
| nigamanam                                         | 88      |
|                                                   |         |
| Appendix                                          |         |
| Reference books for further study                 | 89      |
| Complete List of Sundrasimham ababilavalli aPooks | Q1      |











SrIRanganAyaki ThAyAr

(Thanks: Sri.Murali BhaTTar)





श्रीपाञ्चरात्रसारे लक्ष्मीतन्त्रम्

லக்ம் தந்த்ரம்

Lakshmi tantram

द्वितीयोऽध्यायः - शुद्धमार्गप्रकाशः

அத்யாயம் 2 – வீத்தமார்க்கப்ராகாம:

adhyAyah 2 - SuddhamArgaprakaaSah







SrI RanganAyaki (Thanks: SrI Murali Bhattar)







॥ श्रीः॥

श्रीमते रामानुजाया नमः

श्रीरङ्गनायकि समेत श्रीरङ्गनाथ परब्रह्मणो नमः

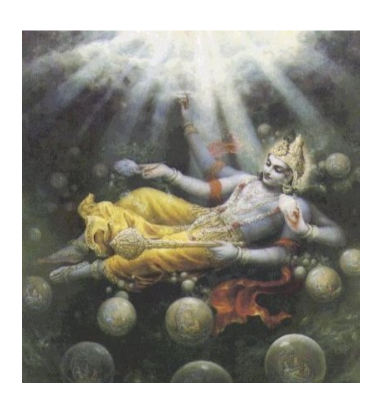
௵:

ஸ்ரீமதே ராமானுஜாய நம:

ஸ்ரீரங்கநாயகி ஸமேத ஸ்ரீரங்கநாத பரப்ரஹ்மணே நம:

જ્રાજ્ઞ

## SLOKAM 1



श्रीः उवाच-

अस्ति निर्दुःखनिःसीमसुखानुभवलक्षणः।

परमात्मा परं यस्य पदं पश्यन्ति सूरयः॥









ஸ்ரீ: உவாச-

அஸ்தி நிர்துக்காநி: ஸீமஸுகாநுபவலக்ஷண: |

பரமாத்மா பரம் யஸ்ய பதம் பச்யந்தி ஸூரய: ||

SrI: uvAca -

asti nirdu:khAni: sImasukhAnubhava lakshaNa: |

paramAtmA param yasya padam paSyanti sUraya:

### பொருள்:

மஹாலக்ஷ்மி கூறத் தொடங்கினாள் - துன்பங்கள் சூழாததும், ஆனந்தமயமானதும் , தோஷங்கள் அற்றதும் ஆகிய பரமாத்மாவின் ஸ்வரூபம் என்பது நித்யஸுரிகளால் மட்டுமே பரிபூர்ணமாக உணரப்படுகிறது.

## ADDITIONAL NOTES BY SRI V. SATHAKOPAN (VS):

MahA Lakshmi started to speak about svaroopam of Her Lord. That svaroopam is devoid of any sorrow (nirdukkham). It is blissful (Anandamayam), nay, it is bliss principle (AnanadO brahmEti vyajAnat- TaittirIyam). Ananda is the very svaroopam of Brahman (sat-cit-Ananda svaroopam). Brahman is infinite bliss and it bestows bliss. The nitya sUris enjoy that blissful svaroopam fully and always (sadhA paSyanti sooraya:). That Brahma svaroopam is free of any blemishes as per ubhayalinga adhikaraNam of Brahma sUtram (hEya rahita lakshaNam): it is "hEyaguNa rahitam" (free from all defilements) and other material qualities (prakAra guNAs). hEya gUNa rahitatvam forms the very svaroopam of Brahman (Sriya: pati nArAyaNan) just as Satya, Jn~Anam and Aananda.

(For the First Chapter - Volume 1 of SrI Lakshmi Tantram please go to: http://www.ahobilavalli.org/lt\_v1.pdf)







## SLOKAMS 2 & 3

कश्चित्केषांचिदात्मा स्यात्तस्यान्येषां च कश्चन।

तस्याप्यन्य इतीत्थं तु यत्रेषा व्यवतिष्ठते ॥

கச்சித்கேஷாம்சிதாத்மா ஸ்யாத்தஸ்யாந்யேஷாம் ச கச்சந |

தஸ்யாப்யந்ய இதீத்தம் து யத்ரைஷா வ்யவதிஷ்டதே ||

kaScitkeshAm citAtmA syat tasyaAn yeshAm ca kaScana |

tasyApi anya iti ittham tu yatraishA vyavtishThate ||

अध्वनामध्वनः पारं परमात्मानमृचिरे ।

अहं नाम स्मृतो योऽर्थः स आत्मा समुदीर्यते ॥

அத்வநாமத்வந: பாரம் பரமாத்மானமூசிரே |

அஹம் நாம ஸ்ம்ருதோ யோ அர்த்த: ஸ ஆத்மா ஸமுதீர்யதே ||

adhvanAmadhvana: pAram paramAtmAna mUcire |

aham nAma smrtO yO artha: sa AtmA samudIryate ||

## பொருள்:

ஓர் ஆத்மா மற்றொன்றை நியமிக்கிறது. அந்த ஆத்மாவை வேறு ஓர் ஆத்மா நியமிக்கிறது. இப்படியே தொடராகச் செல்லும்போது இறுதியாக பரமாத்மா உள்ளது. இதுவே இறுதியாக உள்ளது. அஹம் (நான்) என்ற பதம் ஆத்மாவைக் குறிப்பதாக உள்ளது.







#### ADDITIONAL NOTES BY VS

MahA Lakshmi instructs us now about the SarvEswara tatvam of Her Lord. She reminds us of BruhadAraNyakam (sruti) which states in this context: "sarvEshAm bhUtAnam adhipati:". He is "sarvasya vaSee" (controller of All). All hierarchies end here. He is VaiSvAnara or the ruler of All souls. SvEtaSvatAram states that Brahman is the Lord and ruler (sarvasya prabhum ISAna:). He is the Lord of all Gods, Indran, Brahma, Sun, Moon, cEtanams and acEtanams (vaSee sarvasya lOkasya sthAvarasya carasya ca: - SvEtaSvatara Upanishad: III.17 & 18). In the hierarchy of commanders, Sriman nArAyaNan (the Lord of personal theistic religion) is the Supreme commander (dEvatAnAm paramam daivatam, patim, patInAm paramam - SvEtaSvatara Upanishad: VI.7). There is no one over Him in rulership (na tasya kaScit patirasti lOkE no ca ISita: - SvEtasvatAram: VI.9) and there is no one equal to Him (OppAr mikkAr ilan) according to the AzhwArs. The word "aham" in this slOkam denotes ParamAtma, the Supreme Personal God, the God of Gods. He is the Purushan and PurushOttaman. He bestows all blessings on the cEtanAcEtanams (vAmAni) and who shines in all worlds with undiminished luster (bhAmAni) according to ChAndOgya Upanishad mantram (IV.15.1).









अनवच्छिन्नरूपोऽहं परमात्मेति शब्द्यते।

कोडीकृतमिदं सर्वं चेतनाचेतनात्मकम्॥

அநவச்சிந்நரூபோ அஹம் பரமாத்மேதி சப்த்யதே |

க்ரோடீ க்ருதமிதம் ஸர்வம் சேதநாசேதநாத்மகம் ||

anavat chinna rUpO aham paramAtmeti Sabdyate |

krODI krtamidam sarvam cetana acetana Atmakam ||









## பொருள்:

அனைத்து தோஷங்கள் நீங்கிய நிலையில் உள்ள ஆத்மா என்பது பரமாத்மா எனப்படுகிறது. அத்தகைய பரமாத்மா சேதனம் மற்றும் அசேதனம் ஆகிய அனைத்தையும் தன்னுள் அடக்கிவிடுகிறது. (முதல் வரியானது அத்வைதம் போன்று தோன்றினாலும், அடுத்த வரியில் அந்தக் கருத்து நீக்கப்படுவது காண்க).

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

In its state of freedom from all deficiencies (blemishes, malam-s), the soul is recognized as ParamAtma. That Supreme soul (paramAtma) contains within it all the cEtanams and acEtanams. What arrested one's attention as an adhvaitic statement (Brahma-Jeeva aikyam) in the first pAdam is cleared up in the second pAdam and the VisishtAdvaithic cardinal principle of the cEtanAcEtanams as prAkArams of the Lord (Saareeraka sAstram) is established. Brahman of VedAnta identified with Sriman nArAyaNa of theistic religion is pointed out as the AdhAram or support for all the universe (cEtanAcEtanams). The entire universe (nAma roopa prapancam) is interwoven in Him (अत - otam - MuNDakam). The universe and its beings are grounded in that Brahman, guided and supported by the very same Brahman (sarvam tat prajn~anEtram, prajn~Anena pratishThitam - aitarEya Upanishad: III.1.3).







येन सोऽहंस्मृतो भावः परमात्मा सनातनः।

स वासुदेवो भगवान् क्षेत्रज्ञः परमो मतः॥

யேந ஸோ அஹம் ஸ்ம்ருதோ பாவ: பரமாத்மா ஸநாதந:

ஸ் வாஸுதேவோ பகவாந் சேஷத்ரஜ்ஞ: பரமோ மத: ||

yena sO aham smrtO bhAva: paramAtmA sanAtana: |

sa vAsudevO bhagavAn kshetrajn~a: paramO mata: ||

#### பொருள்:

நித்யமாக உள்ள ஆத்மாவான பரமாத்மா (பகவான்) என்றும், வாசுதேவன் என்றும், உயர்ந்தவன் என்றும், க்ஷேத்ரஜ்ஞன் என்றும் கூறப்படுகிறது.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

This eternally present ParamAtma is recognized as BhagavAn (shAdguNya sampoorNan), VaasudEvan, the Supreme One and KshEtrajn~an. He is akshara Brahman. He is "the transcendental reality" and "is beyond the manifold universe and also outside the scope of our sense organs, mind and empirical knowledge". He is the Paraman. He is sanAtanan (the Most ancient). He is sakala itara vilakshaNan (distinctive ultimate reality different from all the others). He is the One saluted as "VaasudEva: sarvamiti" by the Jn~Anis dear to Him. He is the dEvatai for the VaasudEva dhvAdasAkshari mantram. He is the one saluted as kshEtrajn~an in chapter 13 of Srimad Bhagavd GitA: "dEvamanushyAdi sarva kshEtrEshu vEditrtvaikAkAram KshEtrajn~am maam viddhi" says AchArya RaamAnuja in his commentary on GeethA (GitA BhAshyam). He is the "knower of the Field" as KshEtrajn~an. He is "the Supreme Ruler dwelling alike in all bodies and never perishing, when they perish" (GitA: 13.27). He is the beginningless ParamAtma (anAtimat Para Brahmam).









## विष्णुर्नारायणो विश्वो विश्वरूप इतीर्यते।

## अहंतया समाकान्तं तस्य विश्वमिदं जगत्॥

விஷ்ணுர் நாராயணோ விச்வோ விச்வரூப இதீர்யதே |

அஹம்தயா ஸமாக்ராந்தம் தஸ்ய விச்வம் இதம் ஜகத் ||

vishNu: nArAyaNo viSvo viSvarUpa itIryate |

aham tayA samAkrAntam tasya viSvam idam jagat ||

#### பொருள்:

அவனே விஷ்ணு என்றும், நாராயணன் என்றும், விச்வ என்றும், விச்வரூப என்றும் போற்றப்படுகிறான். அவனாலேயே இந்த உலகங்கள் அனைத்தும் நிரப்பப்பட்டுள்ளன.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

This Lord of Mine is eulogized as VishNu, nArAyaNan, viSva sabdham of Sri VishNu Sahasra nAmam and as the ViSvaroopan seen by Arjuna in the middle of the battle field at Kuru KshEtram. He is the sarvabhUtAtmaka nArAyaNan pervading the Universe inside and outside (antar bahiSca tat-sarvam vyApya nArAyaNa: sthita:). This way as nArAyaNa sabdhAtmakan, He demonstrates antar and bahir vyApti (carAcarEshu bhUtEshu vESanAt VishNurucyatE). Here ViSva and VishNu are right next to one another interspersed by nArAyaNa sabdham. The name ViSvam refers to His (nArAyaNA's) fullness and the name VishNu points out to His pervasion (vyApti). The name VishNu is derived also from His measurement of the three worlds with His steps as Thrivikraman (VishNu vikramaNAt dEva:). The whole world is filled with Him (aham tayA samAkrAntam tasya viSvam idam jagat). This apratima prabhAvan (One with





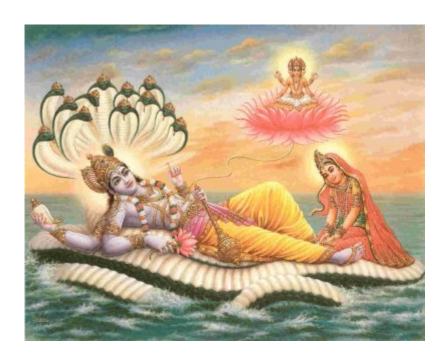


matchless valour), this ViSvaroopa Moorti is matchless in His sakti and veeryam (Chapter 11 of Srimad Bhagavad GitA). Arjunas' wonder as He was blessed to see this ViSvaroopa Moorti takes this SARVA form: "Oh Lord of infinite prowess and heroic action, which are measureless! You pervade all beings and therefore are all ("namOstu tE sarvata yEva sarva, ananta-veerya-amita-vikramastvam sarvam samApnOshi tatOasi sarva:" - 11.40).









## वस्त्ववस्तु च तन्नास्ति यन्नाकान्तमहंतया।

## इदंतया यदालीढमाकान्तं तदहंतया॥

வஸ்த்வவஸ்து ச தந்நாஸ்தி யந்நாக்ராந்தமஹம்தயா |

இதம் தயா யதாலீடமாக்ராந்தம் ததஹம்தயா ||

vastvavastu ca tat nAsti yannAkrAntam ahamtayA |

idam tayA yadAlIDhamAkrAntam tat ahamtayA ||

## பொருள்:

அவன் வ்யாபிக்காமல் எந்த ஒரு அற்ப வஸ்து கூட இந்த உலகில் இருப்பதில்லை. "இது" என்று கூறப்படும் எந்த ஒரு வஸ்துவும் அவனால் பரவப்பட்டே உள்ளது.







#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Lord's VishNu tatvam is celebrated further by the VishNu Patni here. Arjuna saluted the Lord's vyApti as "ananta devESa jagannivAsa tvamAdideva: purusha: purAna:". He is recognized here as the Lord having the entire Universe as His abode and as the Primal God and the ancient Person. "aham" in this slOkam stands for the Lord. MahA Lakshmi states that there is not a vasthu in the Universe, which is devoid of Her Lord. He is sarvAntaryAmi. He enters into the beings of the Universe (anupravESam) by virtue of His pervasion (vyApti) and rulership and therefore is remembered by the VishNu nAmam. There is not a blade of grass or any gigantic entity that is not pervaded by Him. Any entity called "idam" (this) is pervaded by Him (vastu ca nAsti yannAkrAntam).









सर्वतः शान्त एवासौ निर्विकारः सनातनः।

अनन्तो देशकालादिपरिच्छेदविवर्जितः॥

ஸர்வத: சாந்த ஏவாஸௌ நிர்விகார: ஸநாதந: |

அனந்தோ தேசகாலாதிபரிச்சேத விவர்ஜித:

sarvata: SAnta yevAsau nirvikAra: sanAtana: |

anantO deSakAladi pariccheda vivarjita: ||

#### பொருள்:

அவன் சாந்தமாக, மாற்றம் அடையாதவனாக எப்போதும் இருப்பவனாக, எல்லையற்றவனாக உள்ளான். தோஷங்கள் அற்றவனாக, காலதேச எல்லைகளால் பாதிக்கப்படாதவனாக உள்ளான்.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

My Lord is the supreme Saanta Moorti; He is ancient (sanAtana:) and nirvikAran. He does not undergo any change (vikAram). He is Viksharan (His snEham for His devotees never wanes or diminishes). He is eternal. He is free of any blemishes. He is not definable by time, object and space. He is everywhere and is present at all times. He is anantan, the Limitless. His svaroopam is defined as "satyam jn~Anam anantam brahma". He is nityan (eternal), Vibhu (all pervasive) and sarvagatan (omnipresent). This Lord of Mine is infinite both with respect to His svaroopa and dharma.







महाविभूतिरित्युक्तो व्याप्तिः सा महती यतः।

तद् ब्रह्म परमं धाम निरालम्बनभावनम्॥

மஹா விபூதிரித்யுக்தோ வ்யாப்தி: ஸா மஹதீ யத: |

தத் ப்ரஹ்ம பரமம் தாம நிராலம்பந பாவநம் ||

mahA vibUti: iti uktO vyApti: sA mahatI yata: |

tat brahma paramam dhAma nirAlambana bhAvanam ||

#### பொருள்:

ப்ரஹ்மமாகிய அவன் அவனது விபூதிகள் அனைத்திலும் (நித்ய விபூதி, லீலாவிபூதி) முழுவதுமாக வ்யாபித்துள்ளான். அந்த ப்ரஹ்மம் தூய ஞானத்தின் இருப்பிடமாக உள்ளது.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

He is present as Para Brahman in all of the entities created by Him in the leelA and nitya vibhUthis. His aiSvaryam is known as MahA vibhUti because it pervades both the VibhUtis in their entirety. It is immense and immeasurable (mahA vibhUti:). He is also the abode of the purest form of Jn~Anam (satyam jnA~nam). That is why He (Brahman) is saluted as perfectly pure Jn~Anam/thooya Jn~Anam - "jnA~nandamayam dEvam nirmala sphaTikAkrutim".







## л

## SLOKAM 10



निस्तरङ्गामृताम्भोधिकल्पं षाङ्गुण्यमुज्जवलम्।

एकं तिचद्धनं शान्तमुदयास्तमयोजिझतम्॥

நிஸ்தரங்காம்ருதாம் போதிகல்பம் ஷாட்குண்யமுஜ்ஜ்வலம் | ஏகம் தச்சித்தனம் சாந்தமுதயாஸ்தமயோஜ்ஜிதம் || nistarangAm amrtAm bhOdhikalpam shADguNyam ujjvalam | ekam tat ciddhanam SAntamudayAstamayOjjhitam ||







#### பொருள்:

வீசாமல் குணங்களைக் கொண்ட, அலைகள் அமைதியாக இருக்கும் அமிர்கக் கடல் போன்றது இந்தப் ப்ரஹ்மம் ப்ரஹ்மம் என்பது ஆகும். இரண்டாவது என்று ஏதும் இல்லாமல், ஞானமயமாக, சுருங்காமல் விரியாமல் உள்ளது.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

He is like the tranquil sea of nectar (nistarangam amrutam) displaying His six principal guNams linked to Him (jn~Anam, balam, Veeryam, tEjas, Sakti and aiSvaryam) although He has many other guNams.

PaancharAtra samhitas uphold six attributes (shaDguNA-s) to the Lord. These are Jn~Ana (True knowledge), Sakti (power), bala (strength), aiSvarya (Lordship), Veerya (energy) and tEjas (splendour). He has two kinds of Jn~Anam - svaroopa Jn~Anam and dharmabhUta Jn~Anam (attributive knowledge). Svaroopa Jn~anam is nirvikAram (changeless); dharmanhUta Jn~Anam however changes. Sankalpam to create this Universe, nigraham and anugraham to devotees arise from the changes in the attributive knowledge, while its substratum (svaroopa Jn~Anam) remains changeless. According to the first of the six guNams, our Lord is known as Sarvajn~an (Omniscient).

The second of the six guNams is Sakti or power. He is an Omnipotent Lord. His power to create the entire Universe and sustain the beings of the created Universe is a testament to His sarva saktitvam.

The third guNam is bala or strength. He holds all created beings such as the heaven, earth, the planets and maintains them in their own positions. He is the strong causeway (sEtu) to support and keeps apart the different Universes according to BruhadAraNyaka Upanishad.

The fourth principal guNam is aiSvarya. He is the Lord, controller of All (sarvAdhipati and sarvasya vaSi). He is therefore saluted as ISAna: and sarveSvara: in SrI VishNu sahasra nAmam.









The fifth principal GuNam is Veeryam. He is the moola kAraNam for the creation and sustenance of this world. He is the AdhAram for this world that He created. He is the controller of all created entities. In spite of all these activities, He does not undergo any change (vikAram). This nirvikAratvam arises from His veerya GuNam.

The sixth principal guNam is tEjas (splendour). This splendour does not need of any external support (anyAnapEkshA). His tEjas is the aadhAram for all the luminary objects such as the Sun and the stars. SwAmy Desikan salutes this guNam of tEjas as "asvAdhIna sahakAryanapEkshatva". His tEjas is not under control of anyone (anyAnadhInatA). tEjas is also parAbhibhavana sAmarthyam or to the skills to reduce the power of others. With His tEjas, He makes others (luminaries) lose their tEjas. He is then the ParamjyOti.







## **SLOKAMS 11 & 12**

अपृथग्भूतशक्तित्वाद् ब्रह्माद्वेतं तदुच्यते।

तस्य या परमा शक्तिज्योंत्स्नेव हिमदीधितेः॥

அப்ருதக்பூதசக்தித்வாத் ப்ரஹ்மாத்வைதம் ததுச்யதே: |

தஸ்ய யா பரமா சக்திர்ஜ்யோத்ஸ்நேவ ஹிமதீதிதே: ||

aprthagbhUtaSaktitvAd brahmAdvaitam tat ucyate |

tasya yA paramA Sakti: jyOtsneva himadIdhite: ||

सर्वावस्थागता देवी स्वात्मभूतानपायिनी।

अहंता ब्रह्मणस्तस्य साहमस्मि सनातनी॥

ஸர்வாவஸ்தாகதா தேவீ ஸ்வாத்ம பூதாநபாயிநீ |

அஹம்தா ப்ரஹ்மணஸ்தஸ்ய ஸாஹமஸ்மி ஸநாதநீ ||

sarvAvasthAgatA devI svAtma bhUta anapayinI |

ahamtA brahmaNa: tasya sAhamasmi sanAtanI ||

பொருள்

இந்த நிலையில் ப்ரஹ்மமும் நானும் ஒன்றாகவே உள்ளோம். சந்திரனின் குளிர்ந்த கிரணங்கள் போன்று வெளிவரும் ப்ரஹ்மத்தின் சக்தியாக நானே உள்ளேன். என்றும் நித்யமாக உள்ளவளும், அவனது தேவியாக உள்ளவளும் ஆகிய என்னை, அந்தப் பரஹ்மம் எப்போதும் தன்னுடன் கொண்டுள்ளது.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

In the manifestation of our guNams, we (Brahman and Myself) are indivisible.









We both have identical six PradAna guNams. Like the cool rays emanating from the Moon, I am the sakti of Brahman reaching out. This Brahman has Me as an eternal presence and as His consort. That Brahman is never ever separated from Me. If He is saluted as SanAtanan, I am His SanAtanI. I am His aprutak sakti (indivisible Sakti).









आत्मा स सर्वभूतानामहंभूतो हरिः स्मृतः।

अहंता सर्वभूतानामहमस्मि सनातनी॥

ஆத்மா ஸ ஸர்வபூதாநாமஹம் பூதோ ஹரி: ஸ்ம்ருத:

அஹம்தா ஸர்வபூதாநாமஹமஸ்மி ஸநாதநீ |

AtmA sa sarvabhUtAnam aham bhUtO hari: smrta: |

ahamtA sarvabhUtAnAm aham asmi sanAtanI ||

## பொருள்:

ஸ்ரீஹரி எனக் கூறப்படும் அவன் அனைத்து உயிர்களுக்கும் ஆத்மாவாக உள்ளான். அவனுடன் நானும் அனைத்து உயிர்களுக்குள் எப்போதும் (நான் என்ற எண்ணமாக) அமர்ந்துளேன்.

### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

My Lord, Who is saluted as Hari is the indwelling soul of all the









cEtanAcEtanams. I am seated along with Him (aham) inside the chEtanAcEtanams as the thought behind "aham". aham is "I", "I" consciousness; the Pure inner self.







येन भावेन भवति वासुदेवः सनातनः।

भवतस्तस्य देवस्य स भावोऽहमितीरिता॥

யேந பாவேந பவதி வாஸுதேவ: ஸநாதந:

பவதஸ்தஸ்ய தேவஸ்ய ஸ பாவ: அஹமிதீரிதா ||

yena bhAvena bhavati vAsudeva: sanAtana: |

bhavata: tasya devasya sa bhAva: aham itIritA ||

### பொருள்:

பகவான் வாஸுதேவனாக உள்ளபோது, அவன் வாஸுதேவனாக இருக்கும் நிலையாக நானே உள்ளேன்.

### ADDITIONAL NOTES BY VS

When My ancient Lord stays as VaasudEvan, I am the BhAvam (state) behind His presence as VaasudEvan. Bhava is the state of Being.









भवद्भावात्मकं ब्रह्म ततस्तच्छाश्वतं पदम्।

भवन्नारायणो देवो भावो लक्ष्मीरहं परा॥

பவத்பாவாத்மகம் ப்ரஹ்ம ததஸ்தச்சாச்வதம் பதம் |

பவந்நாராயணோ தேவோ பாவோ லச்ஷ்மீரஹம் பரா ||

bhavat bhAvAtmakam brahma tata: tat SAsvatam padam |

bhavan nArAyaNo devo bhAvo lakshmI: aham parA ||

### பொருள்:

ஒரு வஸ்துவின் இருப்பு, வஸ்துவின் நிலை ஆகிய இரண்டுமாக ப்ரஹ்மமே உள்ளது. இப்படியாக அந்த ப்ரஹ்மம் எப்போதும் உள்ளது. இந்த இரு நிலைகளிலும் இணைந்து உள்ளதைப் பிரித்தால் இருப்பு என்பது நாராயணன் என்றும், வஸ்துவின் நிலை என்பது லக்ஷ்மியாகிய நான் என்றும் உணரலாம்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Brahman exists both as the SatthA (being, existence, iruppu) and the state of the Vasthu. When we separate the two in their united state and look, Vasthu's satthA is recognized as nArAyaNan (Supreme Being) and the vasthu's state (nilai) is Me, Lakshmi.









लक्ष्मीनारायणाख्यातमतो ब्रह्म सनातनम्।

अहंतया समाकान्तो ह्यहमर्थः प्रसिध्यति॥

லக்ஷ்மீ நாராயணாக்யாதமதோ ப்ரஹ்ம ஸநாதனம் |

அஹம்தயா ஸமாக்ராந்தோ ஹ்யஹமர்த்த: ப்ரஸித்யதி ||

lakshmI nArAyaNAkhyAtamato brahma sanAtanam |

ahamtayA samAkrAnto hi aham artha: prasidhyati ||









## பொருள்:

நித்யமாக உள்ள ப்ரஹ்மம், லக்ஷ்மிநாராயணன் என்றே கூறப்படுகிறது. இவ்விதம் கூறுவதற்குக் காரணம் -"நான் என்ற எண்ணம்" இல்லாமல் "நான்" என்னும் ஒரு வஸ்துவே இருக்க இயலாது என்பது ப்ரஸித்தமாகும். [இங்கு அஹம்தா ,அஹம் என்ற பதங்கள் சற்றே கடினமானவையாகும். அஹம் என்றல் "நான்" என்று பொருளாகும். அஹம்தா என்றால் "நான் என்ற எண்ணம் ஆகும். உதாரணமாகச் சூரியன்--சூரியனின் ஒளி என்பதை எடுத்துக்கொண்டால் அஹம் என்பது கூரியன், அஹம்தா என்பது ஒளி என்ற முறையில் பொருள் கொள்ளவேண்டும். அதாவது - ஒரு பொருள், அதன் தன்மை என்ற உறவுமுறை வெளிப்படுவது காண்க. அஹம் என்பது ஒரு பொருள், அஹம்தா என்பது அந்தப் பொருள் இருக்கும் நிலை என்றும் பொருள் கூறலாம்].

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Therefore, the eternal Brahman is called Lakshmi-nArAyaNan. The reason for this nomenclature is because there would be no aham (myself) without ahamtA (the thought that I am a doctrine known as aham). The relationship between aham and ahantha in the case of say the Sun, aham is Sun and ahamtA is the luster of that Sun. They are inseparable. aham is the vasthu and the state of its existence (nilai) is ahamtA.







अहमर्थसमुत्था च साहंता परिकीर्तिता।

## अन्योन्येनाविनाभावादन्योन्येन समन्वयात्॥

அஹமர்த்தஸமுத்தா ச ஸாஹம்தா பரிகீர்த்திதா |

அந்யோந்யேநாவிநாபாவாதந்யோந்யேந ஸமந்வயாத் ||

aham arthasamutthA ca sa ahamtA parikIrtitA |

anya: anyenAvinA bhAvAt anyOnyena samanvayam ||

#### பொருள்:

அஹம் (நான்) என்ற ஒன்று இல்லையெனில், அஹம்தா (நான் என்ற எண்ணம்) என்பது இல்லை; அஹம்தா என்பது இல்லை என்றால் அஹம் என்பது இல்லை. ஆக இவை இரண்டும் ஒன்றுக்கு ஒன்று தொடர்பு கொண்டு, ஒன்று இல்லை என்றால் மற்றதும் இல்லை என்றாகிறது. [ஒரு சில உரைகளில் கூறப்படும் பொருள் என்னவென்றால் - அஹம் என்பது நாராயணனைக் குறிக்கும் .அவனே அனைத்து ஆத்மாக்களிலும் உள்ளான். இவனுக்கு உண்டாகும் அஹம்தா (நான் என்னும் எண்ணம்) என்பதே மஹாலக்ஷமி ஆவாள். ஆக ஒன்று இல்லாமல் மற்றது இல்லை என்றாகிறது.]

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

There is no independent existence for aham and ahamtA. One does not exist without the other. If there is no aham (vasthu), then there is no thought about that Vasthu. nArAyaNan is the aham and MahA Lakshmi becomes His thought known as ahamtA. They are tightly interwoven leading to the doctrine of yEka SEshitvam.





## m, m

## 11 11

## SLOKAM 18



तादात्म्यं विद्धि संबन्धं मम नाथस्य चोभयोः।

अहंतया विनाहं हि निरुपाख्यो न सिध्यति॥

தாதாத்ம்யம் வித்தி ஸம்பந்தம் மம நாதஸ்ய சோபயோ:|

அஹம்தயா விநாஹம் ஹி நிருபாக்யோ ந ஸித்யதி ||

tAdAtmyam viddhi sambandam mama nAthasya ca ubhayo: |

ahamtayA vinAham hi nirupAkyo na sidhyati ||







### பொருள்:

எனக்கும் எனது நாயகனுக்கும் இடையே உள்ள ஸம்பந்தத்தை நீ அறிந்து கொள்ளவேண்டும். "நான் என்ற எண்ணம்" மட்டுமே "நான்" என்ற தத்துத்வத்திற்கு அடிப்படையாகிறது. அந்த எண்ணம் இல்லை என்றால், "நான்" என்பது வேறு தொடர்பு இன்றி, பயனற்றே உள்ளது.

## ADDITIONAL NOTES BY VS

Oh Indhra! You must clearly understand the relationship between Myself and My Lord. The thought of aham (ahamta) becomes the basis (foundation) for the doctrine of aham. If that thought is not there, aham will have fruitless, lonely existence.









अहमर्थं विनाहंता निराधारा न सिध्यति।

## भवद्भावात्मकं रूपं समस्तव्यस्तगोचरम्॥

அஹம் அர்த்தம் விநாஹம்தா நிராதாரா ந ஸித்யதி

பவத் பாவாத்மகம் ரூபம் ஸமஸ்தவ்யஸ்தகோசரம் ||

aham artham vinAhamtA na nirAdhArA sidhyati |

bhavat bhavAtmakam rUpam samasta vyasta gocaram ||

### பொருள்:

இதே போன்று "நான்" இல்லாமல், என்பது "நான் என்ற எண்ணம்" எந்தவகையிலும் பொருத்தமாகாது. காரணம் அடிப்படையே இல்லாத நிலை ஏற்படுகிறது. இந்த உலகில் அனைத்துப் பொருள்களும் பொருளின் உள்ள இருப்பு, பொருள் இருக்கும் நிலை - இரண்டையும் கொண்டே உணரப்படுகின்றன.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Similarly without aham, there can not be a thought (ahamtA) about it (aham). It will lead to a situation, where there is no foundation for ahamtA. Therefore, the vasthu's satthA and state are essential to know about the Vasthu.







# SLOKAMS 20, 21, 22 & 23



(SrIranga nAcchiyAr on TiruvAimozhi day - Thanks SrimAn MuraLi Bhattar)

परोक्षमपरोक्षं च जगति प्रविचिन्त्यते।

निरुन्मेषे निरुन्मेषा साहंता परमेश्वरी॥

பரோக்ஷம் அபரோக்ஷம் ச ஜகதி ப்ரவிசிந்த்யதே |

நிருந்மேஷே நிருந்மேஷா ஸாஹம்தா பரமேச்வரீ  $\parallel$ 

paroksham aparoksham ca jagati pravicintyate |









```
nirunmeshe nirunmeshA sAhamtA parameSvari ||
कोडीकृत्याखिलं सर्वं ब्रह्माणि व्यवतिष्ठते।
उन्मेषस्तस्य यो नाम यथा चन्द्रोद्येऽम्बुधेः॥
க்ரோடீ க்ருத்யாகிலம் ஸர்வம் ப்ரஹ்மணி வ்யவதிஷ்டதே |
உந்மேஷஸ்தஸ்ய யோ நாம யதா சந்ரோதயே அம்புதே:||
kroDI krtyAkhilam sarvam brahmANi vyavatishThate |
unmesha: tasya yO nAma yathA candrodaye ambudhe: ||
अहं नारायणी शक्तिः सिसृक्षालक्षणा तदा।
निमेषस्तस्य यो नाम संहृतो परमात्मनः॥
அஹம் நாராயணீ சக்தி: ஸிஸ்ருக்ஷாலக்ஷணா ததா |
நிமேஷஸ்தஸ்ய யோ நாம ஸம்ஹ்ருதௌ பரமாத்மந:||
aham nArAyaNI Sakti: sisrkshAlakshaNA tadA |
nimesha: tasya yO nAma samhrtau paramAtmana: ||
अहं नारायणी शक्तिः सुषुप्सालक्षणा हि सा।
सिसृक्षाया ममोद्यन्त्या देवाल्लक्ष्मीपतेः स्वयम्
அஹம் நாராயணீ சக்தி: ஸுஷுப்ஸாலக்ஷணா ஹி ஸா |
ஸிஸ்ருக்ஷாயா மமோத்யந்த்யா தேவாத் லக்ஷ்மீபதே: ஸ்வயம் ||
```







aham nArAyaNI Sakti: sushupsAlakshaNA hi sA |

sisrkshAyA mamodyantyA devAt lakshmIpate: svayam ||

#### பொருள்:

"நான் என்ற எண்ணம்" உயிர்களுக்கு ஏற்படுத்தும் (உணரவைக்கும்) பரமேச்வரியான அனைத்து உலகத்தையும் என்னில் அடக்கியவளாக, நான் ஸ்ருஷ்டிக்கு (முன்பாக, நான் ப்ரஹ்மத்தில் அடங்கியவளாக உள்ளேன். ப்ரஹ்மம் ஸ்ருஷ்டிக்காகத் தனது கண்களை மெதுவாகத் திறக்கும்போது, நீரிலிருந்து சந்திரன் வெளிப்படுவது போன்று , ப்ரஹ்மத்தின் സங்கல்பமாக, நாராயணனின் சக்தியாக அந்த நான் வெளிப்படுக்கின்றேன். தனது கண்களை அவன் உலகைத் தன்னுள் அடக்கத் மெதுவாக மூடும்போது, அந்தச் சக்தியாகவும் நானே உள்ளேன். அனைத்தையும் ஸ்ருஷ்டிக்கும் நாராயணனிடமிருந்து, அவன் ஸங்கல்பம் மூலம், மறைவாக உள்ள எனது சக்தியாகவும். எவராலும் வெல்லப்பட இயலாத எனது சக்தியானது வெளிப்படுகிறது. சக்தியே ஸ்ருஷ்டி செய்வதற்கான இந்தச் அவன் ஸங்கல்பமாகிறது.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

I am the One who generates the thought of I (aham) in the sentient. Before the creation, I hold the whole world inside Me and stay inside Brahman. When that Brahman having Me inside opens His eye for the purpose of creation (srushti), I come out as the sankalpa sakthi of nArAyaNan like Moon arising from the ocean. When He closes His eyes to engage in dissolution of the universe and its entities, I am the same sakthi inside causing the dissolution. Through His sankalpam, BhagavAn nArAyaNan keeps My invincible sakthi hidden and let that come out during the time of creation and withdraw at the time of samhAram. I am His sankalpa Sakthi at the time of His Jagath srushti.







# II. II.

# SLOKAM 24



Thanks - SrimAn MuraLi Bhattar

अव्याहतमसङ्कोचमैश्वर्यं प्रविजृम्भते ।

ज्ञानं तत्परमं ब्रह्म सर्वद्रिः निरामयम् ॥

அவ்யாஹதமஸங்கோசம் ஐச்வர்யம் ப்ரவிஜ்ரும்பதே |

ஞாநம் தத்பரமம் ப்ரஹ்ம ஸர்வதர்சி நிராமயம் ||

 $avy A hatamasan kocam\ ai Svaryam\ pravijrmbhate\ |$ 

jn~Anam tatparamam brahmA sarvadarSi nirAmayam ||

## பொருள்:

அனைத்தையும் காணவல்லதும், தோஷங்கள் சிறிதும் அற்றதும், அனைத்து ஐச்வாயம் நிரம்பியது ஆகிய ப்ரஹ்மம் - ஞானமயமாகவே உள்ளது.







#### ADDITIONAL NOTES BY VS

That Brahman is of the embodiment of  $Jn\sim Anam$  ( $Jn\sim Anamayam$ ). It can see everything. It has no dhOshams (blemishes) and is full of aiSvaryam. Upanishads state that Brahman can see every thing without eyes and here MahA Lakshmi says that as Bhagavathi, She is endowed with the same power as BhagavAn.

Brahman is Jn~Ana GuNakan (i.e.), He possesses Knowledge as one of His principal attributes. The terms Jn~Anam (TaittirIya Upanishad), Vijn~Anam (BruhadhAraNayaka Upanishad) and Prajn~Anam (aiterEya Upanishad) denote the Jn~Ana svarUpa of or essential (intrinsic) nature of Brahman.









Parama rUpa Divya dampathis -Thanks SrimAn MuraLI Bhattar

ज्ञानात्मिका तथाहंता सर्वज्ञा सर्वद्रिानी।

ज्ञानात्मकं परं रूपं ब्रह्मणो मम चोभयोः॥

ஞாநாத்மிகா ததாஹம்தா ஸர்வஜ்ஞா ஸர்வதர்சிநீ |

ஞாநாத்மகம் பரம் ரூபம் ப்ரஹ்மணோ மம சோபயோ ||

jn~AtmikA tathAhamtA saravjn~A sarvadarSinI |

jn~Atmakam param rUpam brahmaNO mama ca ubhayO: ||

## பொருள்:

அஹம்தா என்பதன் ரூபமாகவே உள்ள எனது தன்மையும் ஞானமயமாகும்; அனைத்தும் அறிந்தவளாகவும் அனைத்தையும் காண்பவளாகவும் உள்ளேன் .ஆக நாங்கள் இருவரும் ஒரே போன்று உயர்ந்த ரூபம் கொண்டவர்களாகவே உள்ளோம்.







## ADDITIONAL NOTES BY VS

We both have superior form as if we are one and the same. My roopam as ahamtA is the subtle essence of  $Jn\sim Anam$ . I am omniscient and am able to see (through) every thing like My Lord.









शेषमेश्वर्यवीर्यादि ज्ञानधर्मः सनातनः।

अहमित्यान्तरं रूपं ज्ञानरूपमुदीर्यते ॥

சேஷம் ஐச்வர்ய வீர்யாதி ஞாநதர்ம: ஸநாதந: |

அஹம் இத்யாந்தரம் ரூபம் ஞாநரூபம் உதீர்யதே ||

Sesham aiSvaraya vIryAdi jn~Anadharma: sanAtana: | aham ityAntaram rUpam jn~AnarUpam udIryate ||

#### பொருள்:

மற்ற குணங்களான ஐச்வர்யம், வீர்யம் போன்ற அனைத்தும் ஞானம் என்ற குணத்திலேயே எப்போதும் அடங்கி நிற்கின்றன. அஹம் என்பதன் தனித்தன்மையாக ஞானமே உள்ளது (அஹம் என்பது வெளிப்படுவதே ஞானத்தினால்தான் என்று கருத்து.)

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

The other principal guNams such as aiSvaryam (overlordship), Veeryam (prowess) and others are incorporated in the guNam of  $Jn\sim Anam$ . The uniqueness of aham as a tattvam is centered around the fact that aham is revealed thru  $Jn\sim Anam$ .







प्रकाशकादिकं रूपं स्फटिकादिसलक्षणम्।

अतस्तु ज्ञानरूपत्वं मम नारायणस्य च॥

ப்ரகாசகாதிகம் ரூபம் ஸ்படிகாதிஸலக்ஷணம் |

அதஸ்து ஞாந ரூபத்வம் மம நாராயணஸ்ய ச ||

prakASakAdikam rUpam spaTikAdi salakshaNam |

ata: tu jn~Ana rUpatvam mama nArAyaNasya ca ||

## பொருள்:

ஸ்படிகம் ஒன்றுக்கு எவ்விதம் ஒளி வீசுவது இயல்போ அதுபோன்று, ஞானம் என்பது ஒளி வீசுவதை இயல்பாக உடையது. ஆக எனக்கும் நாராயணனுக்கும் ஞானம் என்பதே வெளிப்பாடாக உள்ளது.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

It is but natural (intrinsic quality) for the crystal (sphadikam) to send out its luster; similarly, it is but natural for Jn~Anam to be the roopam for both My Lord and Myself (Jn~AnO vigrahavAn).









(Thanks: SrI Murali Bhattar)

अव्याहतिर्यदुद्यत्यास्तदेश्वर्यं परं मम।

इच्छेति सोच्यते तत्तत्तत्त्वशास्त्रेषु पण्डितेः॥

அவ்யாஹதிர்யதுத்யத்யா: தத் ஐச்வர்யம் பரம் மம

இச்சேதி ஸோச்யதே தத் தத் தத்த்வ சாஸ்த்ரேஷு பண்டிதை: ||

avyAhati: yadudyatyA: tat aiSvaryam paramam mama |

iccheti sa ucyate tat tat tattva SAstreshu paNDitai: ||







## பொருள்:

ஸ்ருஷ்டியின் போது வெளிப்படும் மிகவும் உயர்ந்த ஐச்வர்யங்கள் அனைத்தும் எனது இச்சையே என்று ஆகம சாஸ்திரங்கள் பலவும் அறிந்த பண்டிதர்கள் கூறுகின்றனர்.

## ADDITIONAL NOTES BY VS

The Scholars of Agamams state that the noble aiSvaryams arising during the time of creation came into being from my icchA sakthi (sankalpa Balam).









जकत्प्रकृतिभावों में यः सा शक्तिरितीर्यते।

सृजन्त्या यच्छ्रमाभावो मम तद्वलिमध्यते॥

ஜகத் ப்ரக்ருதிபாவோ மே ய: ஸா சக்திரிதீர்யதே |

ஸ்ருஜந்த்யா யச்ச்ருமாபாவோ மம தத் பலமிஷ்யதே ||

jakat prakrtibhAvO me ya: sA SaktiritIryate |

srjantyA yat SrmAbhAvO mama tat balamishyate ||

#### பொருள்:

இந்த உலகின் ஆதாரமாக நான் உள்ள நிலை என்பதே சக்தி எனப்படுகிறது. இந்த உலகத்தை நான் சிறிதும் களைப்பின்றி எளிதாகப் படைப்பது என்பது பலம் என்பதாகிறது. (இங்கு உள்ள சக்தி, பலம் போன்றவை ஆறு குணங்களான ஞாநம், பலம் முதலானவைகளில் கூறப்படுவதாகும்).

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

My standing as the foundation (AdhAram) for the created world is recognized as my guNam named Sakthi. The other GuNam named Balam arises from My creation of this complex prapancham with all its names and forms in an effortless and untiring manner (Sakthi and Balam are the two of the six guNams associated with Her lakshaNam as Bhagavati).







भरणं यच कार्यस्य बलं तच प्रचक्षते।

# शक्त्यंशकेन तत्प्राहुर्भरणं तत्त्वकोविदाः॥

பரணம் யத் ச கார்யஸ்ய பலம் தத் ச ப்ரசக்ஷதே |

சக்த்ய சகேந தத் ப்ராஹுர்பரணம்தத்த்வ கோவிதா: |

bharaNam yat ca kAryasya balam tat ca pracakshate |

Saktyam Sakena tat prAhu: bharaNam tattva kovidA: ||

#### பொருள்:

பலம் என்பது இந்த ஜகத்தைப் படைத்து, ஆதரித்து நிற்கும் எனது சக்தியைக் குறிக்கும். இதனையே பண்டிதர்கள் என்னுடைய சக்தியின் அம்சமாகக் கூறுகிறார்கள்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The experts in the understanding of tattvams recognize my GuNam known as Balam to be linked to My creation and sustenance of this Universe as a part of My Sakthi.







# SLOKAMS 31 & 32



विकारविरहो वीर्यं प्रकृतित्वेऽपि मे सदा।

स्वभावं हि जहात्याशु पयो दिधसमुद्भवे॥

விகாரவிரஹோ வீர்யம் ப்ரக்ருதித்வே அபி மே ஸதா |

ஸ்வபாவம் ஹி ஜஹாத்யாசு பயோ ததிஸமுத்பவே ||

vikAra viraho vIryam prakrtitve api me sadA |

svabhAvam jahAtyASu payo dadhisamudbhave ||







# जगद्भावोऽपि सा नास्ति विकृतिर्मम नित्यदा।

# विकारविरहो वीर्यमतस्तत्त्वविदां मतम्॥

ஜகத்பாவோ அபி ஸா நாஸ்தி விக்ருதிர் மம நித்யதா |

விகாரவிரஹோ வீர்யமத: தத்த்வவிதாம் மதம் ||

jagatbhAvo api sA na asti vikrti: mama nityadA |

vikAraviraho vIryamata: tattva vidAm matam ||

#### பொருள்:

இந்த உலகின் காரணமாக உள்ள போதிலும் எனது ஸ்வபாவமாக உள்ள வீர்யம் என்பது மாறாமல் நித்யமாகவே உள்ளது. (இங்கு வீர்யம் என்பதை மாறாத தன்மை என்ற பொருளில் படிக்கவேண்டும்.) பால் தயிராக மாறும்போது, அது தன்னுடைய இயல்பை இழந்து விடுகிறது. ஆனால் இந்த உலகுடன் நான் தொடர்பு கொண்டவளாக உள்ளபோதிலும், மாற்றங்கள் என்னை எதும் செய்வதில்லை. நன்கு அறிந்தவர்கள் எனது வீர்யம் என்பது மாறாதது என்று கூறினர். (இங்கு உணர்த்தப்படுவது -- மஹாலக்ஷ்மிக்கு இந்த உலகுடன் தொடர்பு ஏற்பட்டபோதிலும், உலகில் உள்ள தோஷங்களால் தீண்டப்படாமல் உள்ளாள் என்பதே ஆகும்.)

## **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

Although my intrinsic GuNam of Veeryam (another of the six pradhAna GuNams) is linked to the world, it never undergoes any change (vikAram). The dhOshams of this universe do not touch me and I remain unchanged in spite of associating with the universe full of blemishes. I am nirvikAra Svaroopi.





# **SLOKAMS 33 & 34**



विक्रमः कथितो वीर्यमैश्वर्यांशः स तु स्मृतः।

सहकार्यनपेक्षा मे सर्वकार्यविधौ हि या॥

விக்ரம: கதிதோ வீர்யம் ஐச்வர்யாம்ச: ஸ து ஸ்ம்ருத: |

ஸஹகார்யநபேக்ஷா மே ஸர்வகார்யவிதௌ ஹி யா ||

vikrama: kathito vIryam aiSvaryAmSa: sa tu smrta: |

sahakAryanapekshA me sarvakAryavidau hi yA ||







तेजः षष्ठं गुणं प्राहुस्तमिमं तत्त्ववेदिनः।

पराभिभवसामर्थ्यं तेजः केचित्प्रचक्षते॥

தேஜ: ஷஷ்டம் குணம் ப்ராஹுஸ்தமிமம் தத்த்வவேதிந: |

பராபிபவஸாமர்த்யம் தேஜ: கேசித் ப்ரசக்ஷதே ||

teja: shashTham guNam prAhustamimam tattva vedina: |

parAbhibhava sAmarthyam teja: kecit pracakshate ||

#### பொருள்:

வீர்யம் என்று கூறப்படும் குணமானது பராக்ரமம் என்றும் கொள்ளப்படுகிறது. இது எனது ஐச்வர்யத்தின் ஓர் அங்கமாகவே உள்ளது. தேஜஸ் என்பது எனது ஆறாவது குணமாக உள்ளது. இந்த ஆறாவது குணமானது – எந்த ஒரு செயலையும், எந்த ஓர் உதவியும் இன்றி என்னால் நடத்தப்படுவதைக் குறிப்பதாக அறிஞர்கள் கூறுவர். மேலும் ஒரு சிலர் தேஜஸ் என்பது மற்றவர்களை எனக்கு வசப்படவைக்கும் சாமர்த்யம் என்றும் கூறுவது உண்டு.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

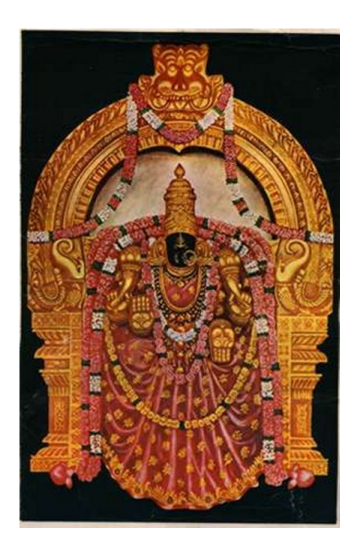
My Veerya GuNam has to be understood as ParAkramam or valour. It is an amsam (part) of My aiSvarya guNam. tEjas is My sixth defining guNam as shATDguNya PoorNai. My tEjas is understood in two ways:

- 1. tEjas is the capability to carry out any act without any help from others
- 2. tEjas is also the skill to bring all under My influence.









ऐश्वर्यं योजयन्त्येके तत्तेजस्तत्त्वकोविदाः।

इति पञ्च गुणा एते ज्ञानस्य स्नुतयोऽमलाः॥

ஐச்வர்யே யோஜயந்த்யேகே தத்தேஜ: தத்த்வகோவிதா: |

இதி பஞ்ச குணா ஏதே ஞானஸ்ய ஸ்ருதயோ அமலா: ||

aiSvarye yojayantyeke tat teja: tattva kovidA: |

iti panca guNA ete jn~Asya srutayo amalA:|||









வேறு சில வல்லுனர்கள் தேஜஸ் என்ற குணத்தை ஐச்வர்யத்தின் அங்கமாகவே கூறுன்றனர் .இப்படிக் கொள்ளும்போது, ஞானம் என்ற குணத்தின் வெளிப்பாடாகவே மற்ற ஐந்து குணங்களும் உள்ளன என்று அறியலாம்.

## ADDITIONAL NOTES BY VS

Some scholars state that tEjas is a part (amsam) of aiSvarya guNam. When it is viewed this way, the GuNams fold into five categories instead of the traditional six known as My pradhAna guNams.









ज्ञानाद्याः षड्गुणा एते षाड्गुण्यं मम तद्वपुः।

उद्यतीत्थं सिसृक्षाया ममायुततमी कला॥

ஞானாத்யா: ஷட்குணா ஏதே ஷாட்குண்யம் மம தத் வபு: |

உத்யதீத்தம் ஸிஸ்ருக்ஷாயா மமாயுத்தமீ கலா ||

jn~AdyA: shaDquNA ete shADquNyam mama tadvapu: |

udyatIttham sisrkshAyA mamAyutatamI kalA ||

#### பொருள்:

ஞானம் முதலான ஆறு குணங்களும் சேர்ந்து எனக்கு உள்ள அடிப்படையான குணங்களின் வெளிப்பாடாக உள்ளன. இப்படியாகவே என்னில் ஒரு சிறு துளியே அனைத்து உலகங்களையும் படைக்கும் இச்சையாக (ஸங்கல்பமாக) ஆகிறது.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The six guNams starting from Jn~Anam serve as the cardinal guNams of Mine. A very small part of these guNams takes the form of My resolve (sankalpam) to create this Universe.









(Thanks: SrI Murali BhaTTar)

शुद्धाशुद्धात्मको वर्गस्तया क्रोडीकृतोऽखिलः।

तत्र शुद्धमयं मार्गं व्याख्यास्यामि सुरेश्वर ॥

சுத்த அசுத்த ஆத்மகோ வர்கஸ்தயா க்ரோடீக்ருதோ அகில: |

தத்ர சுத்தமயம் மார்க்கம் வ்யாக்யாஸ்யாமி ஸுரேச்வர ||









Suddha aSuddha Atmako vargastayA krODIkrtO akhila: |

tatra Suddhamayam mArgam vyAkhyAsyAmi sureSvara ||

#### பொருள்:

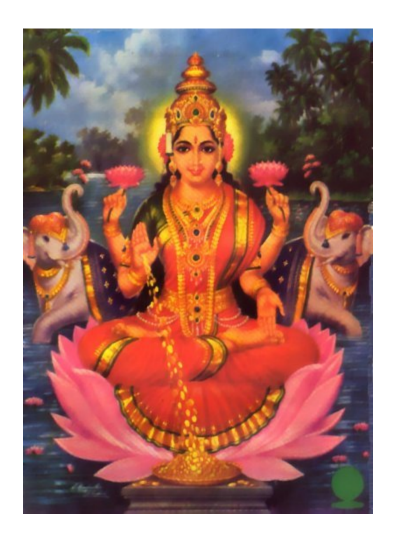
இப்படியாக எனது ஸ்ருஷ்டியில் சுத்தமான வஸ்துக்களும், அசுத்தம் நிறைந்த வஸ்துக்களும் சேர்ந்தே உருவாகின்றன. தேவர்களின் தலைவனே! சுத்தமான வஸ்துக்கள் உண்டாகும் விதத்தை இப்போது நான் விளக்குகிறேன்.

## **ADDITIONAL NOTES BY VS**

In My creation of this Universe, the pure and impure get created together. Oh King of DevAs! Let Me explain to You how I create pure vasthus (suddha Vasthus).







अभिन्यक्तानभिन्यक्तषाङ्गुण्यक्रममुज्जवलम्।

आलम्बितचतूरूपं रूपं तत्पारमेश्वरम्॥

அபிவ்யக்தாநபிவ்யக்த ஷாட்குண்யக்ரமம் உஜ்ஜ்வலம் |

ஆலம்பிதசதூரூபம் ரூபம் தத் பாரமேச்வரம் ||

abhivyaktAnabhivyakta shADguNyakramam ujjvalam |

AlambitacatUrUpam rUpam tat pArameSvaram ||









#### பொருள்:

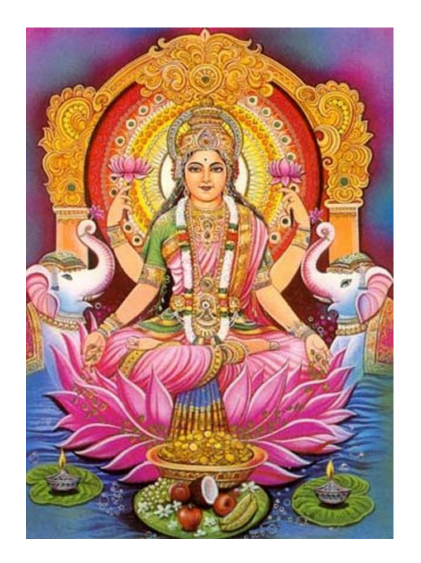
பரமாத்மாவின் அறு குணங்களும், அவனது நான்கு வ்யூஹங்களாக (வாசுதேவன், ஸங்கா்ஷண்ன், ப்ரத்யும்நன், அநிருத்தன்) வெளிப்படுகின்றன. இவற்றில் அவனது ஆறு குணங்களும் ஒரு சில வ்யூஹங்களில் மறைவாகவும் உள்ளன. பற்றிய விளக்கத்தை நம்பெருமாள் விஜய மூமத் இதழில் உள்ள ரஹஸயத்ரயஸாரத்தின் அத்யாயத்தில் கண்டு கொள்க: ஐந்தாம் www.namperumal.com)

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The six guNams of ParamAthmA emerge thru His four vyUhams (VaasudEvan, SankarshaNan, Pradyumnan and aniruddhan). In some VyUhams, these guNams are transparent and in others they are latent. The fifth chapter of SrImad Rahasya trayasAram in NamperumAL vijayam has detailed descriptions of the various vyUhams and upavyUhams. www.namperumal.com







गुणकल्पनयाध्यस्तो गुणोन्मेषकृतक्रमः।

मूर्तिकृतगुणश्चेति त्रिधा मार्गोऽयमद्भुतः॥

குணகல்பநயாத்யஸ்தோ குணோந்மேஷ க்ருதக்ரம: |

மூர்திக்ருத குணச்சேதி த்ரிதா மார்க்கோ அயம் அத்புத: ||

guNkalpanayadhyAsto guNonmesha krtakrama: |









mUrtikrta guNaSceti tridhA mArgO ayam adbhuta: ||

#### பொருள்

இந்த வ்யூஹங்கள் நான்கும் மூன்று அற்புதமான நிலைகளில் தோன்றுகின்றன. அவையாவன - அவனது குணங்கள் வெளிப்படாமல், யூகிக்கும் நிலையில் உள்ள நிலை; குணங்கள் வெளிப்பட்டுக் கொண்டிருக்கும் நிலை; குணங்கள் முழுவதுமாக வெளிப்பட்ட நிலை - என்பதாகும்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

These vyUhams reveal themselves explicitly some times and let us comprehend them through inference at the other times; then there are occasions, when these guNAs are in an evolving state (present continuous) and finally there are VyUhams, where the GuNAs are in a fully revealed state.









युगानि त्रीणि षण्णां यान्याहुज्ञानादिकानि वै।

# समासव्यासतस्तेषां चातुरात्म्यं विविच्यते॥

யுகாநி த்ரீணி ஷண்ணாம் யாந்யாஹுஞாநாதிகாநி வை |

ஸமாஸவ்யாஸதஸ்தேஷாம் சாதுராத்ம்யம் விவிச்யதே ||

yugAni trINi shaNNaam yAnyAhu jn~AnAdikAni vai |

samAsavyAsatasteshAm cAturArAtmyam vivicyate ||









#### பொருள்:

ஆறு குணங்களும் இரண்டு இரண்டாக, மூன்று ஜோடிகளாக பல்வேறு விதங்களில் ஒன்று சேர்கின்றன (combinations). இவையே நான்கு வ்யூஹங்களாக வடிவம் எடுக்கின்றன.

#### விளக்கம்:

இங்கு கூறப்படுவது - ஆறு குணங்களுடன் கூடியவனாக உள்ள நிலை என்பது பரவாஸுதேவ நிலையாகும். ஞானம், பலம் ஆகிய இரண்டும் ஸங்கர்ஷணிடமும்; ஐச்வர்யம், வீர்யம் இரண்டும் ப்ரத்யும்நனிடமும்; சக்தி, தேஜஸ் ஆகிய இரண்டும் அநிருத்தனிடமும் விளங்குகின்றன. இதனைக் கீழே உள்ள ச்லோகங்கள் மூலம் அறியலாம்:

1. கூரத்தாழ்வான் அருளிச்செய்த ஸ்ரீ வரதராஜ ஸ்தவம், ஸ்லோகம் 16

गुणेः षड्भिस्त्वेतेः प्रथमतरमूर्तिस्तव बभो

ततस्त्रिस्नस्तेषां त्रियुग युगलैर्हि त्रिभिरभुः।

குணை: ஷட்பிஸ்த்வேதை: ப்ரதமதர மூர்த்திஸ்தவ பபௌ

தஸ்திரிஸ்ரஸ்தேஷாம் த்ரியுக யுகளைர்ஹி த்ரிபிரபு:

guNai: shaDbhistvetai: prathamatara mUrti: tava babhau

tatastrisrasteshAm triyuga yugaLai: hi tribhirabhu: |

---VaradarAja stavam, Slokam 16

#### இதன் பொருள்:

வரதனே! உன்னுடைய பரவாஸூதேவ ரூபம் என்பது ஆறு குண்ங்களால் விளங்கியது. அதன் பின்னர் உண்டான மூன்று வ்யூகங்கள் (ஸங்கர்ஷணன், ப்ரத்யும்நன், அநிருத்தன்) இந்த ஆறு குணங்களிலிருந்து இரண்டிரண்டு குணங்களை எடுத்துக் கொண்டன.







2. பராரை பட்டர் அருளிச்செய்த ஸ்ரீரங்கராஜ ஸ்தவம், ஸ்லோஹம் 2:39

षाङ्गुण्याद्वासुदेवः पर इति स भवान् मुक्तभोग्यो बलाढ्यात्

बोधात् सङ्कर्षणस्त्वं हरसि वितनुषे शास्त्रमेश्वर्यवीर्यात्।

प्रद्युम्नस्सर्गधर्मों नयसि च भगवन् शक्तितेजोऽनिरुद्धः

बिभ्राणः पासि तत्वं गमयसि च तथा व्यूह्य रङ्गाधिराज ॥

ஷாட்குண்யாத் வாஸூதேவ: பர இதி

ஸ பவாந் முக்தபோக்யோ பலாட்யாத்

போதாத் ஸங்கர்ஷண: த்வம் ஹரஸி

விதனுஷே ശாஸ்த்ரம் ஐம்வர்ய வீர்யாத்

ப்ரத்யும்ந: ஸர்க்கதர்மௌ நயஸி ச

பிப்ராண: பாஸி தத்வம் கமயஸி ச

ததா வ்யூஹ்ய ரங்காதிராஜ ||

shaaDguNyAt vAsudeva: para iti

sa bhavAn muktabhogyO balADhtyAt

bOdhAt sankarshaNa: tvam harasi

vitanushe SAstram aiSvarya vIryAt |

pradyumna: sargadharmau nayasi ca









bhagavan Sakti tejO anriruddha:

bibhrANa: pAsi tatvam gamayasi ca

tathA vyUhya rangAdhirAja ||

#### இதன் பொருள்:

ஸ்ரீரங்கநாதனே! ஆறு குணங்களுடன் கூடிய பரவாசுதேவன் என நீயே உள்ளாய். இப்படியாக உள்ள நீ முக்தர்களால் அநுபவிக்கப்படுகிறாய். ஸங்கர்ஷணனாக பலம், ஞானம் கொண்டு இந்த உலகை ஸம்ஹாரம் செய்கிறாய். ப்ரத்யும்நனாக ஐச்வர்யம் மற்றும் வீர்யம் கொண்டு உலகைப் படைத்து, தர்மத்தை நிலைநிறுத்துகிறாய். அநிருத்தனாக சக்தி மற்றும் தேஜஸ் கொண்டு உலகைக் காப்பாற்றி, தத்துவங்களை விளக்கியபடி உள்ளாய்.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

All the six guNAs are revealed by Para VaasudEvan in His vyUhA form. Rest of the three vyUhams have a set of two guNams each. For instance, SankarshaNan has the two guNams of Jn~Anam and Balam; Pradyumnan has aiSvaryam and Veeryam; aniruddhan has Sakthi and tEjas. KurEsar's Sri VaradarAja stavam (slOkam 16) and ParAsara Bhattar's Sri RangarAja Stavam (slOkam 2.39) have elaborations on these division of guNams among the FOUR VyUha Moorthys.

In Para VyUham, Brahman has all the six guNams and is enjoyed by the Mukta jeevans and nitya sooris. In SankarshaNa vyUham endowed with Jn~Anam and Balam, Brahman is engaged in SamhAram (dissolution) of the created Universe. In Pradyumna VyUham empowered by aiSvaryam and Veeryam, Brahman is responsible for Creation. In the aniruddha vyUham, the associated guNams are Sakti and tEjas. His vyApAram (activity) is sustenance.









Malayappa Swamy neer Anjanam

समस्तव्यस्तभेदेन गुणानां तद्युगत्रयम्।

# विवक्ष्यते यदा सा मे शान्तायाश्चातुरात्म्यता॥

ஸமஸ்தவ்யஸ்தபேதேந குணாநாம் தத்யுகத்ரயம் |

விவக்ஷ்யதே யதா ஸா மே சாந்தாயா: சாதுராத்ம்யதா ||

samasta vyasta bhetena guNAnAm tat yugatrayam |

vivashyate yadA sA me SAntAyA: cAturAtmyatA ||

#### பொருள்:

இந்த மூன்று ஜோடிக் குணங்களும் இணைந்தோ அல்லது தனித்தனியாகவோ ஒரு நிலையில் இருக்கக்கூடும். இத்தகைய அசைவற்ற நிலை என்பது ஐந்து









நிலைகளில் பர நிலையாகும். (இந்தப் பர நிலையில் ப்ரஹ்மத்திற்கும் லக்ஷ்மிக்கும் வேறுபாடு இல்லை. எனவே, தானே அந்த நிலை என்று லக்ஷ்மி கூறுவது பொருத்தமே ஆகும். இந்த நிலையானது லக்ஷ்மி-நாராயணன் என்றே முழங்கப்படுகிறது.)

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

These three pairs of guNams can exist together as the defining six guNams in the case of Para VaasudEvan. They exist in a tranquil state in this vyUha Moorthy. They exist as separate pairs of guNams in the other three vyUha Moorthys. In the Para VaasudEva vyUham state, there is no difference between Lakshmi and Her Lord. Therefore, this Para state is recognized as Lakshmi nArAyaNan.







आकृतीरनावेक्ष्यापि गुणानां कल्पनाकृतम्।

चातुरात्म्यमिदं प्राहुः शान्तायास्तत्त्वचिन्तकाः॥

ஆக்ருதீரநவேக்ஷ்யாபி குணாநாம் கல்பநாக்ருதம் |

சாதுராத்ம்யமிதம் ப்ராஹு: சாந்தாயாஸ்தத்த்வசிந்தகா: ||

AkrtIranaavekshyApi guNAnAm kalpanAkrtam |

cAturAtmyam idam prAhu: SAntAyA: tattva cintakA: ||

#### பொருள்:

எனது குணங்களைப் பற்றிய ஞானத்தை மட்டுமே வைத்துக் கொண்டு, எனது தோற்றத்தையோ அல்லது எனது வேறு எந்த அம்சங்களையோ கண்களால் காணாமலேயே பண்டிதர்கள் - எனது பரவாஸுதேவ நிலையை உணர்ந்து கொள்கின்றனர்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The learned ones use their jn~Anam about my GuNams to recognize My Para VaasudEva state. They do not need any help from knowledge about My appearance (form) or anything related to it to comprehend my existence with all the PradAna GuNams in the Para (VyUha VaasudEva) state.





# II.

# SLOKAMS 43 & 44



शान्तातिशान्तादुन्मेषो मम रूपायुगत्रये।

कमव्यक्तं तदाद्यं मे चातुरात्म्यममूर्तिमत्॥

சாந்தாதிசாந்தாதுந்மேஷோ மம ரூபாத்யுகத்ரயே |

க்ரமவ்யக்தம் ததாத்யம் மே சாதுராத்ம்யமமூர்த்திமத் ||

SAntAti SAntAt unmeshO mama rUpAt yugatraye |

kramavyaktam tadAdyam me cAturAtmyamamaUrtimat ||







# अतरङ्गमनिर्देश्यं निःसत्तं सत्त्वमव्ययम्।

सचिन्मात्राख्य उन्मेषः साद्या मे शान्तताच्युतिः॥

அதரங்கமநிர்தேச்யம் நி:ஸத்தம் ஸத்த்வமவ்யயம் |

ஸச்சிந்மாத்ராக்ய உந்மேஷ: ஸாத்யா மே சாந்ததாச்யுதி: ||

atarangam anirdeSyam ni:sattam sattvam avyayam |

saccinmAtrAkhya unmesha: sAdyA me SAntatAcyuti: ||

#### பொருள்(44,43):

இப்படியாக மூன்று ஜோடிகளாக உள்ள ஆறு குணங்களின் இணைதல் காரணமாக, எனது பரவாஸுதேவ நிலை என்பது மெதுவாக ஆழ்ந்து உணர்பவர்களுக்குப் புலப்படத் தொடங்குகிறது. எனது இந்த வெளிப்படுதல் என்பது சரிவர விவரிக்கப்பட இயலாதது. சுத்தஸத்வமயமானது. குறிப்பட்டபடி உணர இயலாதது. ஸத் எனப்படுவது, ஞானமயமானது என்றே கொள்ளப்பட வேண்டும். இதுவே நான் முதன்முதலாக என்னை வெளிப்படுத்திக் கொள்ளும் நிலையாகும்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Thus, the three pairs linked to the six guNams unite to reveal my Para VaasudEva state for those who reflect deeply on Me. It is not easy to explain how the Para VaasudEva state blossoms forth and manifests itself. It is made up of Suddha Sattvam. It is not easy to experience it based on description. Sat in Sattvam has to be understood as being constituted by Jn~Anam. Para VaasudEva state is my first vyUha Moortham that is being manifested.





# П. П

# SLOKAM 45



व्यक्तज्ञानबलाख्यायां पूर्वं सङ्कर्षणात्मनि ।

तिलकालकवत्सर्वो विकारो मिय तिष्ठति॥

வ்யக்த ஞாநபலாக்யாயாம் பூர்வம் ஸங்கர்ஷணாத்மநி |

திலகாலகவத்ஸர்வோ விகாரோ மயி திஷ்டதி ||

vyakta jn~Ana balAkyAyAm pUrvam sankarshaNAtmani |

tilakAlakavat sarvO vikArO mayi tishThati ||







#### பொருள்:

ஞானம் மற்றும் பலம் ஆகிய இரண்டு குணங்களும் இணைந்த ஸங்கா்ஷணன் என்பதே எனது இரண்டாவது வெளிப்படுதல் ஆகும். மனித உடலில் மறைந்தும் மறையாமல் காணப்படும் புள்ளிகள் போன்று, அனைத்து உலகங்களும் எனது இந்த நிலையில் என்னுள் மறைந்தும் மறையாமலும் உள்ளன.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The pair of GuNams - Jn~Ana and Balam - unite to manifest as SankarshaNan, my second VyUha Moortham. Like the dots in the human body which stay in an explicit and hidden manner, all the worlds are present in my SankarshaNa state as partly explicit and partly hidden.









तन्मां सङ्कर्षणात्मानां विदुर्ज्ञानबले बुधाः।

स्वयं गृह्णामि कर्तृत्वमुन्मिषन्ती ततः परम्॥

தந்மாம் ஸங்கர்ஷணாத்மாநம் விதுர்ஞாநபலே புதா: |

ஸ்வயம் க்ருஹ்ணாமி கர்த்ருத்வம் உந்மிஷந்தீ தத: பரம்||

tanmAm sankarshaNa AtmAnAm vidurjn~Anabale budA: |

svayam grhNAmi kartrtvam unmishantI tata: param ||

#### பொருள்:

எனது ஸங்கா்ஷண நிலையில் உள்ள ஞானம் மற்றும் பலம் ஆகிய குணங்களை அறிஞா்கள் தெளிவாக அறிந்து கொள்கின்றனா். அதன் பின்னா் நான் என்னை மெதுவாக, வெளிப்படுத்தத் தொடங்கி, எனது செயல்களையும் தொடங்குகிறேன்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The scholars understand clearly the Jn~anam and Balam associated with My SankarshaNa state. After that, I start slowly to reveal Myself and initiate my activities.









प्रद्युम्न इति मामाहुः सर्वार्थचोतनीं तदा ।

युगं प्रस्फुरितं रूपं तस्मिन्नेश्वर्यवीर्ययोः॥

ப்ரத்யும்ந இதி மாமாஹு: ஸர்வார்த்தத்யோதநீம் ததா |

யுகம் ப்ரஸ்புரிதம் ரூபம் தஸ்மிந் ஐச்வர்ய வீர்யயோ: ||

pradyumna: iti mAmAhu: sarvAthadyOtanIm tadA |









yugam prasphuritam rUpam tasmin aiSvarya vIryayO: ||

## பொருள்:

அனைத்தையும் வெளிப்படுத்தக் கூடியவளாக அந்த நிலையில் நான் கூறப்படுகிறேன் . அந்த நிலையானது ப்ரத்யும்நன் எனப்படுவதாகும் .இந்த நிலையில் எனது ஐச்வாயம் மற்றும் வீாயம் ஆகிய குணங்கள் வெளிப்படுகின்றன.

## ADDITIONAL NOTES BY VS

In the Pradyumna VyUha form, the two guNams of aiSvaryam and Veeryam are explicitly and completely manifested by Me.









ततस्तया क्रियाशक्त्या लब्धावेशा चिकीर्षया।

युज्यमानानिरुद्धाख्यां लिम्भिता तत्त्वकोविदैः॥

ததஸ்தயா க்ரியாசக்த்யா லப்தாவேசா சிகீர்ஷயா |

யுஜ்யமாநாநிருத்தாக்யாம் லம்பிதா தத்த்வகோவிதை: ||

tata: tayA kriyASaktyA labdhAveSA cikIrshayA |

yujyamAna aniruddhAkyAm lambhitA tattva kovidai: ||

## பொருள்:

இப்படியாக நான் செயல்படத் தொடங்கியவுடன், அனைத்தையும் ஆதாரமாகத் தாங்கி நிற்கும் எனது ஸங்கல்பநிலை வெளிப்படுகிறது. இந்த நிலையில் நான் அநிருத்தன் எனப்படுகிறேன்.









## ADDITIONAL NOTES BY VS

As I start initiating My activities, My Sankalpa state serving as the foundation for all chEtanAcEtanams is revealed. In this state, I am known as aniruddhan.







अवस्थाः कमशो मे ताः सुषुप्तिस्वप्नजागराः।

तिस्रो मम स्वभावाख्या विज्ञानैश्वर्यशक्तयः॥

அவஸ்தா: க்ரமசோ மே தா: ஸுஷுப்தி ஸ்வப்ந ஜாகரா: |

திஸ்ரோ மம ஸ்வபாவாக்யா விஜ்ஞாந ஐச்வர்ய சக்தய: ||

avasthA: kramaSo me tA: sushupti svapna jAkarA: |

tisrO mama svabhAvAkhyA vijn~Ana aiSvaraya saktaya: ||

#### பொருள்:

இப்படியாக ஒவ்வொரு நிலையாக உள்ள எனது வெளிப்பாடுகள் - ஸுஷுப்தி, ஸ்வப்நம், ஜாக்ரத் என்று கூறப்படுகின்றன. இந்த நிலைகளில் எனது மூன்று குணங்களான ஞானம், ஐச்வாயம் மற்றும் சக்தி வெளிப்படுகிறது.

#### விளக்கம்:

ஸு முற்றி என்பது ஆழ்நிலை உறக்கம் ஆகும். ஸ்வப்நம் என்பது ஆழ்நிலை உறக்கம் இன்றி கனவுகளுடன் உறங்கியபடி உள்ள நிலையாகும். ஜாக்ரத் என்பது விழிப்பு நிலை ஆகும். இவை உதாரணங்களாகக் கூறப்பட்டன. இவற்றில் ஸ்ஷுப்தி போன்றது பரவாஸுதேவ நிலை, ஸ்வப்நம் போன்றது ஸங்கர்ஷண நிலை, ஜாக்ரத் போன்றது ப்ரத்யும்ந நிலை என்பதாகும்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Thus, my external manifestations in different stages are recognized as the states of Sushupti, Svapnam and Jaagrath. In these three states, my three guNams - Jn~Anam, aiSvaryam and Sakti - are revealed.

Sushupti is the deep sleep without dreams; svapnam is dream state. Jaagrath is the awake state. Sushupti is connected to Para VaasudEva state; svapna state is linked to SankarshaNa vyUham and Jaagrath state is associated with Pradyumna VyUham.









उन्मिषन्त्यः पृथक्तत्त्वत्रयेण परिकीर्तिताः।

बलं वीर्यं तथा तेज इत्येतत्तु गुणत्रयम्॥

உந்மிஷந்த்ய: ப்ருதக்தத்த்வ த்ரயேண பரிகீர்த்திதா: |

பலம் வீர்யம் ததா தேஜ இத்யேதத்து குணத்ரயம் ||

unmishantya: prthaktattva trayeNa parikIrtitA: |

balam vIryam tathA teja ityetattu guNatrayam ||

#### பொருள்:

எனது மற்ற மூன்று குணங்களான பலம், வீாயம் மற்றும் தேஜஸ் ஆகியவை முதல் மூன்று குணங்களின் துணைகளாக உள்ளன. இந்த மூன்றும் முறையே ஸங்கா்ஷணன், ப்ரத்யும்நன் மற்றும் அநிருத்தன் ஆகிய நிலைகளில் துணையாக உள்ளன.

#### **ADDITIONAL NOTES BY VS:**

The rest of the three principal guNams from the group of Six - Balam, Veeryam and tEjas -- serve as support and companion for the other three principal guNams (Jn~Anam, aiSvaryam and Sakti). Latter three guNams serve as support and companion for the former three guNams in the SankarshaNa, Pradyumna and aniruddha vyUhams.







 ${\bf Malayappa~Swamy~in~Parav} {\bf Asudeva~thirukkOlam}$ 

श्रमाद्यवद्याभावाख्यं ज्ञानादेरुपसर्जनम्।

इत्थं शान्तोदितावस्थाद्वयभेदजुषो मम ॥

ச்ரமாத்யவத்யாபாவாக்யம் ஞானாதேருபஸர்ஜநம் |

இத்தம் சாந்தோதிதாவஸ்தாத்வய பேதஜுஷோ மம ||

 $Sram Adyavady Abh Av Akhyam\ jn \hbox{$\sim$} An Ade:\ upasarjanam\ |$ 

ittham SAntOditAvasthAdvaya bhedajushO mama ||

பொருள்:

எனது மூன்று குணங்களான பலம், வீர்யம் மற்றும் தேஜஸ் ஆகியவை களைப்பு முதலான தோஷங்களை நீக்குவதாக உள்ளன. ஆக எனது நிலைகள் இரண்டாக









உள்ளன - சாந்தமாக உள்ள பரவாஸுதேவ நிலை, செயலாற்றியபடி உள்ள மற்ற மூன்று வ்யூஹ நிலைகள் ஆகும்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

My three guNams - Balam, Veeryam and tEjas -- remove the dhOshams of fatigue et al. Therefore they are in pairs. The tranquil state, where every thing is in perfection is Para VaasudEva state. The other three vyUham states are for engagement in kriyAs.







## स्वधर्मोर्मिसमुल्लासो न भेदायाम्बुधेरिव।

## प्रायो यद्गुणकर्तव्ये वर्ते कृत्या यया ह्यहम्॥

ஸ்வதர்மோர்மிஸம் உல்லாஸோ ந பேதாயாம்புதேரிவ |

ப்ராயோ யத்குணகர்த்தவ்யே வர்த்தே க்ருத்யா யயா ஹி அஹம்||

svadharmOrmisam ullAsO na bedAyAmbuderiva |

prAyO yad guNakartavye varte krtyA yayA hi haham 11

#### பொருள்:

கடலில் வீசும் அலைகளில் எந்தவிதமான வேறுபாடும் இல்லை. இதே போன்று, ஸ்ருஷ்டியின் பொருட்டு நான் எடுத்துக்கொள்ளும் பல்வேறு நிலைகளிலும் எந்தவிதமான பேதங்களும் இல்லை. எந்த குணச்சேர்க்கை இருந்தால், அந்த நிலைக்கான செயலை நான் இயற்ற முடியுமோ, அந்த குணச்சேர்க்கையுடன் அந்த நிலையில் நான் உள்ளேன்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

In the waves that break in the ocean, there are no variations. Similar to that, there are no variations in the different states that I adopt for Jagath Srushti. If a particular combination of GuNams is needed to complete a task, I adopt that combination and stay in that chosen state to complete that particular activity.









तत्र तद्गुणयुग्मं तु मम रूपतयोच्यते।

अतो ज्ञानबले देवः सङ्कर्षण उदीर्यते॥

தத்ர தத்குணாயுக்மம் து மம ரூபதயோச்யதே |

அதோ ஞானபலே தேவ: ஸங்கர்ஷண உதீர்யதே ||

tatra tadguNayugmam tu mama rUpatayOcyate |

atO jn~Anabale deva: sankarshaNa udIryate ||

## பொருள்:

இப்படியாக ஞானம் என்பதும், பலம் என்பதும் சேரும்போது, நான் ஸங்கர்ஷணனாக உள்ளேன்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

In this context, when Jn~Anam is united with Balam, I stay as SankarshaNan.









SrIranganAthanr in mOhini alankAram (Thanks:SrI Murali Bhattar)

ऐश्वर्यवीर्ये प्रद्युम्नोऽनिरुद्धः शक्तितेजसी।

आद्यस्त्वभिन्नषाड्गुण्यो ब्रह्मतत्त्वापृथक्स्थितो॥

ஐச்வர்ய வீர்யே ப்ரத்யும்நோ அநிருத்த: சக்தி தேஜஸீ |

ஆத்யஸ்த்வபின்ன ஷாட்குண்யோ ப்ரஹ்மதத்த்வா ப்ருதக் ஸ்திதௌ ||

aiSvarya vIrye pradyumnO aniruddha: Sakti tejasI |

Adyastva binna shADguNyO brahmatattva prtak sthitau ||









#### பொருள்:

ஐச்வா்யமும் வீா்யமும் இணையும்போது ப்ரத்யும்நன் என்றும், சக்தியும் தேஜஸ்ஸும் இணையும்போது அநிருத்தன் என்றும் உள்ளேன். ஆனால் இந்தப் பேதங்கள் இல்லாத தொடக்க நிலையில், ஆறு குணங்களும் ஒன்றாக உள்ள நிலையில் நான், ப்ரஹ்மத்துடன் ஐக்கிய நிலையில் உள்ளேன்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

When aiSvaryam and Veeryam need to be united, I stay in the VyUha state of Pradyumnan; when Sakti and tEjas need to be united to perform an activity, then I take on the VyUha state of aniruddhan. At the beginning, when there are no differences, all the six pradAna guNams stay united, I am in a state of union with Brahman. This is the Para VaasudEva state.







## **SLOKAMS 55 & 56**

एकोऽप्यनुनयोदार्यकोर्यशोर्यादिभिगुणेः।

नटः प्रवर्तते यद्वद्वेषचेष्टादिभेदवान् ॥

ஏகோ அப்யநுநயௌதார்ய க்ரௌர்ய சௌர்யாதிபிர்குணை: |

நட ப்ரவர்த்ததே யத்வத்வேஷ சேஷ்டாதி பேதவாந் |

ekO api anunayaudArya kraurya sauryAdibhi: guNai: |

naTa: pravartate yadvadvesha ceshTAdi bhedavAn ||

तद्वदेकाषि सैवाहं ज्ञानशक्त्यादिभिगुणेः।

सङ्कर्षणादिसद्भावं भजे लोकहितेप्सया॥

தத்வேத காஷி ஸ ஏவ அஹம் ஞான சக்த்யாபி: குணை: |

ஸங்கர்ஷணாதி ஸத்பாவம் பஜே லோகஹிதேப்ஸயா ||

tadvedakAshi sa eva aham jn~Ana SaktyAdibhi: guNai: |

sankarshaNAdi sadbhAvam baje lokahitepsayA ||

பொருள்: (55, 56)

நாடகத்தில் ஒரு நடிகன் பலவிதமான ஆடைகள் அணிந்து, பலவிதமான குணங்களான - தாராள மனப்பான்மை, குரூரம், வீரம் - ஆகியவற்றை வெளிப்படுத்துகிறான். இது போன்றே நான் இந்த உலகின் ந்ன்மைக்காக, எனது ஞானம் சக்தி முதலான குணங்களால் ஸங்கா்ஷணன் போன்ற பல நிலைகள் எடுக்கிறேன். ஆயினும் எனது தனித்தன்மை மாறுவதில்லை.









#### ADDITIONAL NOTES BY VS

In a drama, an actor puts on different clothing and weapons and acts to demonstrate the various emotions of the character like heroism, generosity and valour. Similarly, I reveal the guNams of  $Jn\sim Anam$  and sakti in my SankarshaNa vyUha roopam for the benefit of the people of the world.







क्रमशः प्रलयोत्पत्तिस्थितिभिः प्राण्यनुग्रहः।

प्रयोजनमथान्यच शास्त्रशास्त्रार्थतत्फलैः॥

க்ரமச: ப்ரளய உத்பத்தி ஸ்திதிபி: ப்ராணி அநுக்ரஹ: |

ப்ரயோஜநமதாந்யச்ச சாஸ்த்ர சாஸ்த்ரார்த்த தத் பலை: ||

kramaSa: praLaya utpatti sthitibhi: prANI anugraha: |

prayOjanamathAnya: ca SAstra SAastrArtha tat phalai: ||

#### பொருள்:

இந்த உலகில் உள்ள ப்ராணிகள் அனைத்தும் ப்ரளயம், ஸ்ருஷ்டி, இருப்பு ஆகிய நிலைகளுடன் கூடிய சுழற்சியில் சுழன்றபடியே உள்ளன. இவைகளுக்கு சாஸ்திரம், சாஸ்திரத்தின் பொருள், ஆகியவை குறித்த ஞானம் அளித்து, அவற்றைக் கரை ஏற்றவே இது போன்ற நிலைகளில் (ஸங்கர்ஷணன் முதலான நிலைகள்) நான் உள்ளேன்.

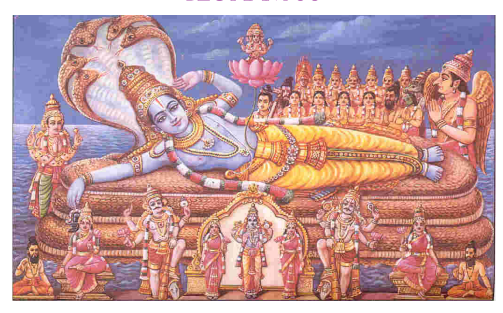
#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The beings of the world keep revolving in the whirlpool of Pralaya (dissolution), Srushti (Creation) and existence. I stay in VyUha roopams like SankarshaNan to bless the beings of the world with knowledge about the Saastrams and the meanings of those Saastrams and to lift them out of their sufferings.









# दशास्तुर्यसुषुप्त्याद्याश्चतुर्व्यहेऽपि लक्षयेत्।

## विभवोऽनन्तरूपस्तु पद्मनाभमुखो विभोः॥

தசாஸ்துர்ய ஸுஷுப்த்யாத்யா: சதுர்வ்யூஹே அபி லக்ஷ்யேத் |

விபவோ அநந்தரூபஸ்து பத்மநாபமுகோ விபோ: ||

daSAsturya sushuptyAdyA: caturvyUhe api lakshyet |

vibhava: anantarUpa: tu padmanAbhamukhO vibhO: ||

#### பொருள்:

ஆக நான்கு வ்யூஹங்கள், ஸுஷுப்தி முதலான நிலைகள் எனது வ்யூஹ நிலையாக உள்ளன. எங்கும் உள்ளவனான பரம்பொருளின் விபவ நிலை என்பது பத்மநாபன் தொடக்கமாக பல உள்ளன.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Therefore, VyUhams, sushupti et al remain as My vyUha states. The Vibhava state of the Parabrahman, who is present everywhere starts with PadmanAbhan.





अनिरुद्धस्य विस्तारो दर्शितस्तस्य सात्त्वते।

अर्चापि लोकिकी या सा भगवद्भावितात्मनाम्॥

அநிருத்தஸ்ய விஸ்தாரோ தர்சிதஸ்தஸ்ய ஸாத்த்வதே |

அர்ச்சாபி லௌகிகீ யா ஸா பகவத்பாபிதாத்மநாம் ||

aniruddhasya vistArO darSitastasya sAttvate

arcapi laukikI yA sA bhavad bhAvita AtmanAm ||

#### பொருள்:

அநிருத்த நிலையைக் குறித்து மிகவும் விரிவாக ஸாத்வத ஸம்ஹிதையில் கூறப்பட்டுள்ளது. அர்ச்சை விக்ரஹங்களாக உள்ள பகவானின் நிலை குறித்தும் அந்த ஸம்ஹிதையில் மிகவும் விரிவாகஉள்ளது.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

The Saatvata samhitA of PaancharAtram deals at great length with the aniruddha vyUha state. This samhithai elaborates in great detail the archA state of the Parabrahman (archa state is one of the five states of the Brahman; the others are Para, VyUha, Vibhava, archA and antaryAmi).







# sadagopan.org





SrIrangam Panguni uttaram Serthi Sevai







## **SLOKAMS 60 & 61**

मन्त्रमन्त्रेश्वरन्यासात्सापि षाड्गुण्यविग्रहा।

पराद्यर्चावसानेऽस्मिन्मम रूपचतुष्टये॥

மந்த்ர மந்த்ரேச்வர ந்யாஸாத்ஸாபி ஷாட்குண்ய விக்ரஹா |

பராத்யர்சாவஸாநே அஸ்மிந் மம ரூப சதுஷ்டயே ||

mantra mantreSvara ny AsAt sa api shADguNya vigrahA |

parAdyarcAvasAne asmin mama rUpa catushTaye ||

तुर्याद्यवस्था विज्ञेया इतीयं शुद्धपद्धतिः।

ईषद्भेदेन विज्ञेयं तद्वयूहविभवान्तरम्॥

शुद्धेतरं त्वथो मार्गं मम शक निशामय॥

துர்யாத்யவஸ்தா விஜ்ஞேயா இதீயம் சுத்தபத்ததி: |

ஈஷத்பேதேந விஜ்ஞேயம் தத் வ்யூஹ விபவாந்தரம் ||

சுத்தேதரம் த்வதோ மார்க்கம் மம சக்ர நிசாமய ||

turAdyavasthA vijn~eyA itIyam Suddhapaddhati: |

Ishad bhetena vijn~eyam tat vyUha vibhavAntaram ||

Suddhetaram tvathO mArgam mama Sakra niSAmaya ||

#### பொருள்:

பல மந்திரங்கள் மூலமாகவும், அந்தந்த தெய்வங்களின் காரணமாகவும் அர்ச்சா விக்ஹங்களுக்கும் ஆறு குணங்கள் ஏற்ப்படுவிடுகின்றன. இவை அனைத்தும் பரவாஸுதேவ நிலை தொடங்கி, இறுதி நிலைவரை உள்ள வ்யூஹங்களில் அடங்கி விடுகின்றன. இவை எனது துரீய நிலை முதல் மற்ற மூன்று









நிலைகளிலும் அடக்கம் என்று அறிய வேண்டும். வ்யூஹ நிலைக்கும் விபவ நிலைக்கும் உள்ள பேதம் என்பது மிகவும் சிறிய அளவே ஆகும். சக்ரா! இப்போது மூன்று குணங்கள் குறித்துக் கூறக் கேட்பாயாக.

#### விளக்கம்:

நாம் முன்பு ஸ்லோகம் 49ல் ஸுஷுப்தி, ஸ்வப்நம் மற்றும் ஜாக்ரத் என்னும் மூன்று நிலைகளைக் கணடோம். இவற்றையும் கடந்து, பரிபூர்ணமான அமைதி நிலை என்பது துரீய நிலை எனப்படும்.

#### ADDITIONAL NOTES BY VS

Oh Indhra! Through the power of different mantras and the particular Moorthys, the archa vigrahams acquire and display the six cardinal / principal guNams. These guNams start with Para VaasudEva state and end in the VyUha states. The one state beyond the Sushupti, Svapna and Jaagrath is the turIya state, the three vyUha states beyond Para become included in the turIya state. There is very little difference between the Vibhava and the VyUha states. Oh Indhra! Let Me now instruct you on the three guNams.

SrI devyai nama:

॥ इति श्रीपाञ्चरात्रसारे लक्ष्मीतन्त्रे शुद्धमार्गप्रकाशो नाम द्वितीयोऽध्यायः॥

இரண்டாம் அத்யாயம் ஸம்பூர்ணம்

dvitIya adhyAya: sampoorNam

Thus concludes the second chapter of SrI PaancharAtra Lakshmi tantram named Suddha Maarga PrakAsam

(ADYAYAM 3 TO BE CONTINUED)







## REFERENCE SOURCE FOR FURTHER READING

- 1. Krishnamacharya, V. editor. Laksmi-Tantra, A Pancaratra Agama. Madras: The Adyar Library and Research Center, 1959.
- 2. In addition, V. Krishnamacharya wrote a valuable Sanskrit introduction to the Laksmi Tantra. This introduction has been translated into English in the following book. Varadacharya, V. Laksmimahima, The Glory of Laksmi (English rendering to Pandit V. Krishnamacharya's Sanskrit Bhumika to the Laksmi Tantra). Pondicherry, 1996.
- 3. Professor Sanjukta Gupta has translated the Laksmi Tantra into English, based on V. Krishnamacharya's critical addition. Gupta, Sanjukta. Laksmi Tantra, A Pancaratra Text. Leiden: E. J. Brill, 1972. This book has been reprinted by Motilal Banarisidass in 2007)
- 4. The Pancaratra scholar Professor H. Daniel Smith wrote about the Laksmi Tantra in: Smith, H. Daniel. A Descriptive Bibliography of the Printed Texts of the Pāñcarātrāgama. Baroda: Oriental Institute. Gaekwad's Oriental Series. no. 158. 1975.
- 5. Lakshmi Tantram authored by Dr. Sudhakar Malaviya published by Chowkhamba Sanskrit Series Office, oriental Publishers & distributors, Varanasi 221001.















# Complete list of Sundarasimham-Ahobilayalli eBooks



Sundara simham – ahobila mutt



## SUNDARASIMHAM SERIES OF EBOOKS

(http://www.sundarasimham.org/e-books.htm)

(The titles below are hyper-linked to individual eBooks. If the pointer is placed over the text and clicked, you can access the titles online)

| eBook # Title |                          | eBook # Title |                           |
|---------------|--------------------------|---------------|---------------------------|
| <u>1</u>      | <u>SrI Stuti</u>         | <u>17</u>     | Vegasethu stOtram         |
| <u>2</u>      | BhU Stuti                | <u>18</u>     | <u>Panniru nAmam</u>      |
| <u>3</u>      | <u>Godha Stuti</u>       | <u>19</u>     | RAmAnujar Chronology      |
| <u>4</u>      | <u>HayagrIva Stotram</u> | <u>20</u>     | <u>Charama Surukku</u>    |
| <u>5</u>      | Raghuveera Gadyam        | <u>21</u>     | AahAra Niyamam            |
| <u>6</u>      | <u>ParamArta Stuti</u>   | 22            | <u>Gopala Vimsati</u>     |
| <u>7</u>      | Sudarshana Ashtakam      | 23            | Navamani MAlai            |
| <u>8</u>      | <u>kAmAsikAshtakam</u>   | <u>24</u>     | Thirumanthira Churukku    |
| 9             | <u>AshtabhujAshtakam</u> | <u>25</u>     | <u>PadukA Sahasram</u>    |
| <u>10</u>     | <u>Garuda Dandakam</u>   | <u>26</u>     | <u>Amruta Ranjani</u>     |
| <u>11</u>     | Thirucchinna mAlai       | <u>27</u>     | <u>PradAna Satakam</u>    |
| <u>12</u>     | <u>Arutta Panchakam</u>  | 28            | <u>DevarAjAshtakam</u>    |
| <u>13</u>     | <u>Dvaya Churukku</u>    | 29            | <u>HayagrIva Panjaram</u> |
| <u>14</u>     | Vair Agya Panchakam      | <u>30</u>     | GeetArtha Sangraham       |
| <u>15</u>     | DasAvatAra slOkam        | <u>31</u>     | Adaikala Patthu           |
| <u>16</u>     | <u>DayA satakam</u>      | <u>32</u>     | Azhagiyaingar Thaniyans   |

| eBook#    | Title                     | eBook#    | Title                    |
|-----------|---------------------------|-----------|--------------------------|
| <u>33</u> | <u>Paramatha Bhangam</u>  | <u>54</u> | NacchiyAr Thirumozhi     |
| <u>34</u> | <u>Prabhanda SAram</u>    | <u>55</u> | <u>Pillayandhadhi</u>    |
| <u>35</u> | Nrusimha PanchAmrutham    | <u>56</u> | Chitra DesikIyam         |
| <u>36</u> | <u>Vaishnava Dinasari</u> | <u>57</u> | SaraNAgati Deepika       |
| <u>37</u> | Mey Viratha Manmiyam      | <u>58</u> | Paramapada Sopanam       |
| <u>38</u> | <u>Guna Ratna kOsam</u>   | <u>59</u> | <u>Sri Bhashyam Vol1</u> |
| <u>39</u> | Abheeti Stavam            | <u>60</u> | <u>Sri Bhashyam Vol2</u> |
| <u>40</u> | Mummani KOvai             | <u>61</u> | Vaikuntha Stavam         |
| <u>41</u> | Sandhya Devathaas         | <u>62</u> | Thiruppavai              |
| <u>42</u> | Injimedu Azhagiya Singar  | <u>63</u> | Tattva Padhavee          |
| <u>43</u> | 43rd Pattam Jeer          | <u>64</u> | Agaramanimaala Stotram   |
| <u>44</u> | 44th Pattam Jeer          | <u>65</u> | Mangalya Stavam          |
| <u>45</u> | Prakrutam Azhagiya Singar | <u>66</u> | HayagrIva SahasranAmam   |
| <u>46</u> | Rig UpAkarma              | <u>67</u> | Narasimha AvatAram       |
| <u>47</u> | <u>Yajur UpAkarma</u>     | <u>68</u> | Rahasya Navaneetham      |
| <u>48</u> | SAma UpAkarma             | <u>69</u> | Rahasya Padavee          |
| <u>49</u> | Stotra Ratnam             | <u>70</u> | Thiruppalliyezhuchchi    |
| <u>50</u> | Amruta svAdini            | <u>71</u> | SaranAgathi (Tamil)      |
| <u>51</u> | AdhikAra Sangraham        | <u>72</u> | <u>Dehaleesa Stuti</u>   |
| <u>52</u> | Thirumanjana Kattiyam     | <u>73</u> | <u>Purusha SUktham</u>   |
| <u>53</u> | <u>SrI Stavam</u>         | <u>74</u> | <u>Desika Darsanam</u>   |

| eBook#    | Title                         | eBook#     | Title                                                    |
|-----------|-------------------------------|------------|----------------------------------------------------------|
| <u>75</u> | Bhagavad dyAna sopanam        | <u>95</u>  | <u>Sri Venkatesha Ashtottaram</u><br>(Brahmanda Puranam) |
| <u>76</u> | <u>SubhAshita Neevi</u>       | <u>96</u>  | <u>Sri Venkatesha Ashtottaram</u><br>(Varaha Puranam)    |
| <u>77</u> | <u>NaimisAranyam</u>          | <u>97</u>  | <u>Famous Five</u>                                       |
| <u>78</u> | AparyAptAmrutha sopanam       | <u>98</u>  | Arithmetic and Almighty                                  |
| <u>79</u> | A Day in Sri Matam            | <u>99</u>  | Peerless Preceptor                                       |
| <u>80</u> | ThiruppallANDu                | <u>100</u> | <u>SrI Lakshmi Sahasram</u>                              |
| <u>81</u> | <u>Thiruvellur</u>            | <u>101</u> | <u>Sri Venkatesha Sahasram</u>                           |
| <u>82</u> | Vedams and upanishads         | <u>102</u> | PadukA Sahasra Yantrams                                  |
| <u>83</u> | <u>Thiruviruththam</u>        | <u>103</u> | ThirunedunthanDakam                                      |
| <u>84</u> | <u>ThiruvAsiriyam</u>         | <u>104</u> | <u>ThirukkurunthanDakam</u>                              |
| <u>85</u> | Periya thiruvandhadhi         | <u>105</u> | ThiruvezhukURRirukkai                                    |
| <u>86</u> | <u>Thiruvaimozhi</u>          | <u>106</u> | Manthra Pushpam                                          |
| <u>87</u> | <u>Desika Sahasranaamam</u>   | <u>107</u> | <u>Virodha ParihAram</u>                                 |
| <u>88</u> | <u>Satha DUshani</u>          | <u>108</u> | Oppiliappan vaibhavam                                    |
| <u>89</u> | Tattva Muktha kalApam         |            |                                                          |
| <u>90</u> | Chillarai Rahasyam            |            |                                                          |
| <u>91</u> | Srimad RahasaTrayaSAram       |            |                                                          |
| <u>92</u> | <u>Fabulous Four</u>          |            |                                                          |
| <u>93</u> | Sudarashana Vaibhavam         |            |                                                          |
| <u>94</u> | <u>Sri Venkatesha Sooktis</u> |            |                                                          |



ahObilavalli - Chenchulakshmi thAyAr - ahobilam



## AHOBILAVALLI SERIES OF EBOOKS

(http://www.ahobilavalli.org/ebooks.htm)

(The titles below are hyper-linked to individual eBooks. If the pointer is placed over the text and clicked, you can access the titles online)

| eBook#    | Title                      | eBook#    | Title                     |
|-----------|----------------------------|-----------|---------------------------|
| <u>1</u>  | DanurmAsa ArAdanam         | <u>17</u> | Thiruvellarai             |
| 2         | SALagrama ArAdanam         | <u>18</u> | Achyutha Satakam          |
| <u>3</u>  | Mukunda MAIA               | <u>19</u> | Sundara kANDam            |
| <u>4</u>  | VAsantika parinayam        | <u>20</u> | RanganAtha Mahimai Vol 1  |
| <u>5</u>  | SampradAya parisuddhi      | <u>21</u> | RanganAtha Mahimai Vol 2  |
| <u>6</u>  | <u>ThiruppAvai</u>         | 22        | RanganAtha Mahimai Vol 3  |
| <u>7</u>  | <u>YatirAja Saptati</u>    | 23        | RanganAtha mahimai Vol 4  |
| <u>8</u>  | AthimAnusha Stavam         | <u>24</u> | Thiru Vaikunta Vinnagaram |
| <u>9</u>  | Anjali Vaibhavam           | <u>25</u> | Thiru ThevanAr Thogai     |
| <u>10</u> | ThiruvellakuLam            | <u>26</u> | Thiru Semponsei Koil      |
| <u>11</u> | <u>DevanAyaka Pancasat</u> | <u>27</u> | Thiru Arimeya Vinnagaram  |
| <u>12</u> | NyAsa Dasakam              | 28        | Ramanusar nURRandhAdhi    |
| <u>13</u> | NyAsa Tilakam              | <u>29</u> | VishnuSahasranAmam Vol1   |
| <u>14</u> | NyAsa Vimsati              | <u>30</u> | VishnuSahasranAmam Vol2   |
| <u>15</u> | PeirazhwAr krishnAnubavam  | <u>31</u> | VishnuSahasranAmam Vol3   |
| <u>16</u> | <u>AmalanAthipirAn</u>     | 32        | VishnuSahasranAmam Vol4   |

| eBook#    | Title                      | eBook#    | Title                          |
|-----------|----------------------------|-----------|--------------------------------|
| <u>33</u> | VishnuSahasranAmam Vol5    | <u>54</u> | Bhagavan nAma sahasram - 2     |
| <u>34</u> | VaradarAja Pancasat        | <u>55</u> | Bhagavan nAma sahasram - 3     |
| <u>35</u> | <u>Vishnu SUktham</u>      | <u>56</u> | <u>Apamarjana Stotram</u>      |
| <u>36</u> | ThirutheRRiambalam         | <u>57</u> | PerumAL Thirumozhi             |
| <u>37</u> | Varaha Puranam             | <u>58</u> | <u>Jitante Stotram - Vol 1</u> |
| <u>38</u> | Vasudeva PunyahavAcanam    | <u>59</u> | <u>Jitante Stotram - Vol 2</u> |
| <u>39</u> | Samaveda PunyahavAcanam    | <u>60</u> | <u>Jitante Stotram - Vol 3</u> |
| <u>40</u> | <u>Brahmotsavam</u>        | <u>61</u> | <u>Jitante Stotram - Vol 4</u> |
| <u>41</u> | Homa Havis and Yajna       | <u>62</u> | <u>Sri Varadaraja stavam</u>   |
| <u>42</u> | Raghava YadavIyam          | <u>63</u> | Acharya Panchasat              |
| <u>43</u> | <u>Yadavabhyudayam</u>     | <u>64</u> | Bhagavan Gunaratnasatakam      |
| <u>44</u> | Lakshminarayana Hrdayam    | <u>65</u> | Garuda Panchasat               |
| <u>45</u> | RAmAshtaka Kritis          | <u>66</u> | Rangaraja Stavam Vol 1         |
| <u>46</u> | HanUmath vaibhavam         | <u>67</u> | Rangaraja Stavam Vol 2         |
| <u>47</u> | Manasa Aradanam slokam     | <u>68</u> | Sundarabahu Stavam Vol1        |
| <u>48</u> | Ekadashi & other vrtams    | <u>69</u> | Abhaya Pradana Saaram          |
| <u>49</u> | Mahalakshmi Kritis         | <u>70</u> | Tattva Nirnayam Vol1           |
| <u>50</u> | Ahobila Divya Desam        | <u>71</u> | Tattva Nirnayam Vol 2          |
| <u>51</u> | VaradarAja panchakam       | <u>72</u> | Bhishma Stuti                  |
| <u>52</u> | <u>SadAchAryAs</u>         | <u>73</u> | <u>SrI SUktham</u>             |
| 53        | Bhagavan nAma sahasram - 1 | 74        | Prapanna Paarijaatam           |

| eBook#    | Title                                                     | eBook#     | Title                                            |
|-----------|-----------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------|
| <u>75</u> | Nikshepa Rakshai                                          | <u>95</u>  | <u>Catussloki</u>                                |
| <u>76</u> | Vedanta Desika Prapatti                                   | <u>96</u>  | <u>Sri UpakAra Sangraham - Pt 2</u>              |
| <u>77</u> | Trayamidam Sarvam                                         | <u>97</u>  | <u>Sri UpakAra Sangraham - Pt 3</u>              |
| <u>78</u> | Srinivasa Kalyanam(PPT)                                   | <u>98</u>  | Roles of LakshmaNa                               |
| <u>79</u> | Sankalpa Sooryodayam                                      | <u>99</u>  | PurandaradAsa Kritis on<br>SrinivAsar            |
| <u>80</u> | Krishna karnamrutam                                       | <u>100</u> | SrI Lakshmi Tantram - Vol 2                      |
| <u>81</u> | Desika Prarthanashtakam                                   | <u>101</u> | ThirumAlai aRivom                                |
| <u>82</u> | <u>SrI Lakshmi Tantram (Vol1)</u>                         | <u>102</u> | Sareeraika Suprabhatam                           |
| <u>83</u> | <u>Sri Upakara Sangraham Pt.1</u><br><u>Vol-1</u>         | <u>103</u> | <u>Ashtasloki</u>                                |
| <u>84</u> | <u>Sri Upakara Sangraham Pt.1</u><br><u>Vol-2</u>         | <u>104</u> | Tatparya Ratnavali                               |
| <u>85</u> | Thiruppullani mahimai                                     | <u>105</u> | <u>SrI Srinivasa Vaibhavam</u>                   |
| <u>86</u> | Panchayudha Stotram                                       | <u>106</u> | Swamy Desika Vigraha<br>DhyAnam                  |
| <u>87</u> | Dvadasa naama Stotram                                     | <u>107</u> | Swamy Desika MangaLam                            |
| 88        | Hamsa Sandesam                                            | <u>108</u> | Pancha BrundAvanam of<br>Poorva Azhagiya Singars |
| <u>89</u> | Dvadasa naama panjaram                                    |            |                                                  |
| <u>90</u> | Swami Desikan & Tiruvaimozhi                              |            |                                                  |
| <u>91</u> | <u>Srimad Rahasyatraya Saara</u><br><u>Saaram - Vol 1</u> |            |                                                  |
| <u>92</u> | <u>Srimad Rahasyatraya Saara</u><br><u>Saaram - Vol 2</u> |            |                                                  |
| <u>93</u> | <u>Srimad Rahasyatraya Saara</u><br><u>Saaram - Vol 3</u> |            |                                                  |

<u>ThirukkAvaLampADi</u>

<u>94</u>